
 

 

O CAIBALION 

 

 

Estudo da filosofia hermética do antigo Egito e da Grécia 

 

 

 

 

Tradução: ROSABIS CAMAYSAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Introdução 

Temos grande prazer em apresentar aos estudantes e investigadores da 

Doutrina Secreta esta pequena obra baseada nos Preceitos herméticos 

do mundo antigo. Existem poucos escritos sobre este assunto apesar 

das inúmeras referências feitas pelos ocultistas aos Preceitos que 

expomos, de modo que por isso esperamos que os investigadores dos 

Arcanos da Verdade saberão dar bom acolhimento ao livro que agora 

aparece. 

O fim desta obra não é a enunciação de uma filosofia ou doutrina 

especial, mas sim fornecer aos estudantes uma exposição da Verdade 

que servirá para reconciliar os fragmentos do conhecimento oculto que 

adquiriram, mas que são aparentemente opostos uns aos outros e que 

só servem para desanimar e desgostar o principiante neste estudo. O 

nosso intento não é construir um novo Templo de Conhecimento, mas 

sim colocar nas mãos do estudante uma Chave-Mestra com que possa 

abrir todas as portas internas que conduzem ao Templo do Mistério 

cujos portais já entrou. 

Nenhum fragmento dos conhecimentos ocultos possuídos pelo mundo 

foi tão zelosamente guardado como os fragmentos dos Preceitos 

herméticos que chegaram - até nós através dos séculos passados 

desde o tempo do seu grande estabelecedor, Hermes Trismegisto, o 

mensageiro dos deuses, que viveu no antigo Egito quando a atual raça 

humana estava em sua infância. Contemporâneo de Abraão e se for 

verdadeira a lenda, instrutor deste venerável sábio, Hermes foi e é o 

Grande Sol Central do Ocultismo, cujos raios têm iluminado todos os 

ensinamentos que foram publicados desde o seu tempo. Todos os 

preceitos fundamentais e básicos introduzidos nos ensinos esotéricos de 



cada raça foram formulados por Hermes. Mesmo os mais antigos 

preceitos da índia tiveram indubítavelmente a sua fonte nos Preceitos 

herméticos originais. 

Da terra do Ganges muitos mestres avançados se dirigiram para o país 

do Egito para se prostrarem aos pés do Mestre. Dele obtiveram a 

Chave-Mestra que explicava e reconciliava os seus diferentes pontos de 

vista, e assim a Doutrina Secreta ficou firmemente estabelecida. De 

outros países também vieram muitos sábios, que consideravam Hermes 

como o Mestre dos Mestres; e a sua influência foi tão grande que, 

apesar dos numerosos desvios de caminho de centenas de instrutores 

desses diferentes países, ainda se pode facilmente encontrar uma certa 

semelhança e correspondência nas muitas e divergentes teorias 

admitidas e combatidas pelos ocultistas de diferentes países atuais. Os 

estudantes de Religiões comparadas compreenderão facilmente a 

influência dos Preceitos Herméticos em qualquer religião merecedora 

deste nome, quer seja uma religião apenas conhecida atualmente, quer 

seja uma religião morta, ou uma religião cheia de vida no nosso próprio 

tempo. Existe sempre uma correspondência entre elas, apesar das 

aparências contraditórias, e os Preceitos herméticos são como que o 

seu grande Conciliador. 

A obra de Hermes parece ter sido feita com o fim de plantar a grande 

Verdade-Semente que se desenvolveu e germinou em tantas formas 

estranhas, mais depressa do que se teria estabelecido uma escola de 

filosofia que dominasse o pensamento do mundo. Todavia as verdades 

originais ensinadas por ele foram conservadas intatas na sua pureza 

original, por um pequeno número de homens, que, recusando grande 

parte de estudantes e discípulos pouco desenvolvidos, seguiram o 

costume hermético e reservaram as suas verdades para os poucos que 



estavam preparados para compreendê-las e dirigi-Ias. Dos lábios aos 

Ouvidos a verdade tem sido transmitida entre esses poucos. Sempre 

existiram, em cada geração e em vários países da terra, alguns 

Iniciados que conservaram viva a sagrada chama dos Preceitos 

herméticos, e sempre empregaram as suas lâmpadas para reacender as 

lâmpadas menores do mundo profano, quando a luz da verdade 

começava a escurecer e a apagar-se por causa da sua negligência, e os 

seus pavios ficavam embaraçados com substâncias estranhas. Existiu 

sempre um punhado de homens Para cuidar do altar da Verdade, em 

que mantiveram sempre acesa a Lâmpada Perpétua da Sabedoria. 

Estes homens dedicaram a sua vida a esse trabalho de amor que o 

poeta muito bem descreveu nestas linhas: 

"Oh! não deixeis apagar a chama! Mantida De século em século Nesta 

escura caverna, Neste templo sagrado! Sustentada por puros ministros 

do amor! Não deixeis apagar esta divina chama!" 

Estes homens nunca procuraram a aprovação popular, nem grande 

número de prosélitos. São indiferentes a estas coisas, porque sabem 

quão poucos de cada geração estão preparados para a verdade, ou 

podem reconhecê-la se ela Ihes for apresentada. Reservam a carne 

para os homens feitos, enquanto outros dão o leite às crianças. 

Reservam suas pérolas de sabedoria para os poucos que conhecem o 

seu valor e sabem trazê-las nas suas coroas, em vez de as lançar ao 

porco vulgar, que enterrá-las-ia na lama e as Misturaria com o seu 

desagradável alimento mental. Mas esses poucos não esqueceram nem 

desprezaram os preceitos originais de Hermes, que tratam da 

transmissão das palavras da verdade aos que estão preparados para 

recebê-la, a respeito dos quais diz o Caibalion:"Em qualquer lugar que 

se achem os vestígios do Mestre, os ouvidos daqueles que estiverem 



preparados para receber o seu Ensinamento se abrirão, 

completamente." E ainda: "Quando os ouvidos do discípulo estão 

preparados para ouvir, então vêm os lábios para enchê-los com 

sabedoria." Mas a sua atitude habitual sempre esteve estritamente de 

acordo com outro aforismo hermético também do Caibalion: "Os lábios 

da Sabedoria estão fechados, exceto aos ouvidos do Entendimento." 

Os que não podem compreender são os que criticaram esta atitude dos 

Hermetistas e clamaram que eles não manifestavam o verdadeiro 

espírito dos seus ensinamentos nas astuciosas reservas e reticências 

que faziam. Porém um rápido olhar retrospectivo nas páginas da história 

mostrará a sabedoria dos Mestres, que conheciam que era uma loucura 

pretender ensinar ao mundo o que ele não desejava saber, nem estava 

preparado para isso. Os Hermetistas nunca quiseram ser mártires; antes 

pelo contrário, ficaram silenciosamente retirados com um sorriso de 

piedade nos seus fechados lábios enquanto os bárbaros se enfureciam 

contra eles nos seus costumeiros divertimentos de levar à morte e à 

tortura os honestos mas desencaminhados entusiastas, que julgavam 

ser possível obrigar uma raça de bárbaros a admitir a verdade, que só 

pode ser compreendida pelo eleito já bastante avançado no Caminho. 

E o espírito de perseguição ainda não desapareceu da terra. 

Há certos preceitos herméticos que, se fossem divulgados, atrairiam 

contra os divulgadores uma gritaria de desprezo e de ódio por parte da 

multidão, que tornaria a gritar: "Crucificai-os! Crucificai-os!  

Nesta obra nós nos esforçamos por vos oferecer uma idéia dos 

preceitos fundamentais do Caibalion, procurando dar os Princípios 

acionantes e vos deixando o trabalho de os estudar, em vez de 

tratarmos detalhadamente dos seus ensinamentos. Se fordes 



verdadeiros estudantes podereis compreender e aplicar estes Princípios; 

se o não fordes deveis vos desenvolver, porque de outra maneira os 

Preceitos herméticos serão para vós somente palavras, palavras, 

palavras!!!  

Os TRÊS INICIADOS 

 

A Filosofia Hermética 

"Os lábios da sabedoria estão fechados, exceto aos ouvidos do 

Entendimento." - O CAIBALION 

Do velho Egito saíram os preceitos fundamentais esotéricos e ocultos 

que tão fortemente têm influenciado as filosofias de todas as raças, 

nações e povos, por vários milhares de anos. O Egito, a terra das 

Pirâmides e da Esfinge, foi a pátria da Sabedoria secreta e dos 

Ensinamentos místicos. Todas as nações receberam dele a Doutrina 

secreta. A índia, a Pérsia, a,Caldéia, a Média, a China, o Japão, a 

Assíria, a antiga Grécia e Roma e outros países antigos aproveitaram 

lautamente dos fatos do conhecimento, que os hierofantes e Mestres da 

Terra de Isis tão francamente ministravam aos que estavam preparados 

para participar da grande abundância de preceitos místicos e ocultos, 

que as mentes superiores deste antigo país tinham continuamente 

condensado. 

No antigo Egito viveram os grandes Adeptos e Mestres que nunca mais 

foram avantajados, e raras vezes foram igualados, nos séculos que se 

passaram desde o tempo do grande Hermes. No Egito estava 

estabelecida a maior das Lojas dos Místicos. Pelas portas dos seus 



Templos entraram os Neófitos que mais tarde, como Híerofantes, 

Adeptos e Mestres, se espalharam por todas as partes da terra, levando 

consigo o precioso conhecimento que possuíam, ansiosos e desejosos 

de ensiná-lo àqueles que estivessem preparados para recebê-lo. Todos 

os estudantes do Oculto conhecem a dívida que têm para com os 

veneráveis Mestres deste antigo país. 

Mas entre estes Grandes Mestres do antigo Egito, existiu um que eles 

proclamavam como o Mestre dos Mestres. Este homem, se é que foi 

verdadeiramente um homem, viveu no Egito na mais remota 

antiguidade. Ele foi conhecido sob o nome de Hermes Trismegisto. Foi o 

pai da Ciência Oculta, o fundador da Astrologia, o descobridor da 

Alquimia. Os detalhes da sua vida se perderam devido ao imenso 

espaço de tempo, que é de milhares de anos, e apesar de muitos países 

antigos disputarem entre si a honra de ter sido a sua pátria. A data da 

sua existência no Egito, na sua última encarnação neste planeta, não é 

conhecida agora mas foi fixada nos primeiros tempos das mais remotas 

dinastias do Egito, muito antes do tempo de Moisés. As melhores 

autoridades consideram-no como contemporâneo de Abraão, e algumas 

tradições judaicas dizem claramente que Abraão adquiriu uma parte do 

seu conhecimento místico do próprio Hermes. 

Depois de ter passado muitos anos da sua partida deste plano de 

existência (a tradição afirma que viveu trezentos anos) os egípcios 

deificaram Hermes e fizeram dele um dos seus deuses sob o nome de 

Thoth. Anos depois os povos da Antiga Grécia também o deificaram 

com o nome de "Hermes, o Deus da Sabedoria". Os egípcios 

reverenciaram por muitos séculos a sua memória, denominando-o o 

mensageiro dos Deuses, e ajuntando-lhe como distintivo o seu antigo 



título "Trismegisto", que significa o três vezes grande, o grande entre os 

grandes.  

Em todos os países antigos, o nome de Hermes Trismegisto foi 

reverenciado, sendo esse nome considerado como sinônimo de "Fonte 

de Sabedoria". 

Ainda em nossos dias empregamos o termo hermético no sentido de 

secreto, fechado de tal maneira que nada escapa, etc., pela razão que 

os discípulos de Hermes sempre observaram o princípio do segredo nos 

seus preceitos. Eles ignoravam aquele não lançar as pérolas aos 

porcos, mas conservavam o preceito de dar leite às crianças, e carne 

aos homens feitos, máximas que são familiares a todos os leitores das 

Escrituras Cristãs, mas que já eram usadas pelos egípcios, muitos 

séculos antes da era cristã. Os Preceitos herméticos estão espalhados 

em tocos os países e em todas as religiões, mas não pertencem a 

nenhuma seita religiosa particular. Isto acontece por causa das 

advertências feitas pelos antigos instrutores com o fim de evitar que a 

Doutrina Secreta fosse cristalizada em um credo. A sabedoria desta 

precaução é clara para todos os estudantes de história. O antigo 

ocultismo da índia e da Pérsia degenerou-se e perdeu-se 

completamente, porque os seus instrutores tornaram-se padres, e 

misturaram a teologia com a filosofia, vindo a ser, por conseqüência, o 

ocultismo da índia e da Pérsia, gradualmente perdido no meio das 

massas de religiões, superstições, cultos, credos e deuses. O mesmo 

aconteceu com a antiga Grécia e Roma e também com os Preceitos 

herméticos dos Gnósticos e Cristãos primitivos, que se perderam no 

tempo de Constantino, e que sufocaram a filosofia com o manto da 

teologia, fazendo assim a Igreja perder aquilo que era a sua verdadeira 

essência e espírito, e andar às cegas durante vários séculos, antes de 



tomar o seu verdadeiro caminho; porque todos os bons observadores 

deste vigésimo século dizem que a Igreja está lutando para voltar aos 

seus antigos ensinamentos místicos. 

Apesar de tudo isso sempre existiram algumas almas fiéis que 

mantiveram viva a Chama, alimentando-a cuidadosamente e não 

deixando a sua luz se extinguir. E graças a estes firmes corações e 

intrépidas mentes, temos ainda conosco a verdade. Mas a maior parte 

desta não se acha nos livros. Tem sido transmitida de Mestre a 

Discípulo, de Iniciado a Hierofante, dos lábios aos ouvidos. Ainda que 

esteja escrita em toda parte, foi propositalmente velada com termos de 

alquimia e astrologia, de modo que só os que possuem a chave podem-

na ler bem. Isto era necessário para evitar as perseguições dos teólogos 

da Idade Média que combatiam a Doutrina Secreta a ferro, fogo, 

pelourinho, forca e cruz.  

Ainda atualmente só encontramos alguns valiosos livros de Filosofia 

hermética, apesar das numerosas referências feitas a ela nos vários 

livros escritos sobre diversas fases do Ocultismo. Contudo, a Filosofia 

hermética é a única Chave-Mestra que pode abrir todas as portas dos 

Ensinamentos Ocultos! 

Nos primeiros tempos existiu uma compilação de certas Doutrinas 

básicas do Hermetismo, transmitida de mestre a discípulo, a qual era 

conhecida sob o nome de "Caibalion", cuja significação exata se perdeu 

durante vários séculos. Este ensinamento é, contudo, conhecido por 

vários homens a quem foi transmitido dos lábios aos ouvidos, desde 

muitos séculos. 

Estes preceitos nunca foram escritos ou impressos até chegarem ao 

nosso conhecimento. Eram simplesmente uma coleção de máximas, 



preceitos e axiomas, não inteligíveis aos profanos, mas que eram 

prontamente entendidos pelos estudantes; e além disso, eram depois 

explicados e ampliados pelos Iniciados hermetistas aos seus Neófitos. 

Estes preceitos constituíam realmente os princípios básicos da Arte da 

Alquimia Hermética que, contrariamente ao que geralmente se crê, 

baseia-se no domínio das Forças Mentais, em vez de no domínio dos 

Elementos materiais; na Transmutação das Vibrações mentais em 

outras, em vez de na mudança de uma espécie de metal em outra. As 

lendas da Pedra Filosofal, que transformava qualquer metal em ouro, 

eram alegorias da Filosofia hermética perfeitamente entendidas por 

todos os estudantes do verdadeiro Hermetismo. 

Neste livro, cuja primeira lição é esta, convidamos os estudantes a 

examinar os Preceitos herméticos tal como são expostos no Caibalion e 

explicados por nós, humildes estudantes desses Preceitos' que, apesar 

de termos o título de Iniciados, somos simples estudantes aos pés de 

Hermes, o Mestre. Nós lhes oferecemos muitos axiomas, máximas e 

preceitos do Caibalion, acompanhados de explicações e comentários, 

que cremos servir para tornar os seus preceitos mais compreensíveis ao 

estudante moderno, principalmente porque o texto original é velado de 

propósito com termos obscuros. 

As máximas, os axiomas e preceitos originais do Caíbalíon são 

impressos em tipo diferente do tipo geral da nossa obra. Esperamos que 

os estudantes a quem oferecemos esta obra, como possam tirar muito 

proveito do estudo das suas páginas como tiraram outros que passaram 

antes pelo Caminho do Adeptado, nos séculos decorridos desde o 

tempo de Hermes Trismegisto, o Mestre dos Mestres, o Três Vezes 

Grande. 



Diz o Caibalion: 

"Em qualquer lugar que estejam os vestígios do Mestre, os ouvidos 

daquele que estiver preparado para receber o seu Ensinamento se 

abrirão completamente". 

"Quando os ouvidos do discípulo estão preparados para ouvir, então 

vêm os lábios para os encher com Sabedoria." 

De modo que, de acordo com o indicado, só dará atenção a este livro 

aquele que tiver uma preparação especial para receber os Preceitos que 

ele transmite. E, reciprocamente, quando o estudante estiver preparado 

para receber a verdade, também este livro lhe aparecerá. Esta é a Lei. 

O Princípio hermético de Causa e Efeito, no seu aspecto de Lei de 

Atração, levará os ouvidos para junto dos lábios e o livro para junto do 

discípulo. Assim são os átomos! 

Capítulo II - Os Sete Princípios Herméticos 

"Os Princípios da Verdade são Sete; aquele que os conhece 

perfeitamente, possui a Chave Mágica com a qual todas as Portas do 

Templo podem ser abertas completamente." - O CAIBALION 

Os Sete Princípios em que se baseia toda a Filosofia hermética são os 

seguintes: 

I. O Princípio de Mentalismo. 

II. O Princípio de Correspondência. 

III. O Princípio de Vibração. 

IV. O Princípio de Polaridade. 



V. O Princípio de Ritmo. 

VI. O Princípio de Causa e Eleito. 

VII . O Princípio de Gênero. 

Estes Sete Princípios podem ser explicados e explanados, como vamos 

fazer nesta lição. Uma pequena explanação de cada um deles pode ser 

feita agora, e é o que vamos fazer. 

I. O Principio de Mentalismo 

"O TODO é MENTE; o Universo é Mental." - O CAIBALION 

Este Princípio contém a verdade que Tudo é Mente. Explica que O 

TODO (que, é a Realidade substancial que se oculta em todas as 

manifestações e aparências que conhecemos sob o nome de Universo 

Material, Fenômenos da Vida, Matéria, Energia, numa palavra, sob tudo 

o que tem aparência aos nossos sentidos materiais) é ESPÍRITO, é 

INCOGNOSCíVEL e INDÈFINFVEL em si mesmo, mas pode ser 

considerado como uma MENTE VIVENTE INFINITA e UNIVERSAL. 

Ensina também que todo o mundo fenomenal ou universo é 

simplesmente uma Criação Mental do TODO, sujeita às Leis das Coisas 

criadas, e que o universo, como um todo, em suas partes ou unidades, 

tem sua existência na mente do TODO, em cuja Mente vivemos, 

movemos e temos a nossa existência. Este Princípio, estabelecendo a 

Natureza Mental do Universo, explica todos os fenômenos mentais e 

psíquicos que ocupam grande parte da atenção pública, e que, sem tal 

explicação, seriam ininteligíveis e desafiariam o exame científico.  

A compreensão deste Princípio hermético do Mentalismo habilita o 

indivíduo a abarcar prontamente as leis do Universo Mental e a aplicar o 



mesmo Princípio para a sua felicidade e adiantamento. O estudante 

hermetista ainda não sabe aplicar inteligentemente a grande Lei Mental, 

apesar de empregá-la de maneira casual.  

Com a Chave-Mestra em seu poder, o estudante poderá abrir as 

diversas portas do templo psíquico e mental do conhecimento e entrar 

por elas livre e inteligentemente. Este Princípio explica a verdadeira 

natureza da Força, da Energia e da Matéria, como e por que todas elas 

são subordinadas ao Domínio da Mente. Um velho Mestre hermético 

escreveu, há muito tempo: "Aquele que compreende a verdade da 

Natureza Mental do Universo está bem avançado no Caminho do 

Domínio." E estas palavras são tão verdadeiras hoje, como no tempo em 

que foram escritas. Sem esta Chave-Mestra, o Domínio é impossível, e 

o estudante baterá em vão nas diversas portas do Templo. 

II. O Principio de Correspondência 

"O que está em cima é como o que está embaixo, e o que está embaixo 

é como o que está em cima." - O CAIBALION 

Este Princípio contém a verdade que existe uma correspondência entre 

as leis e os fenômenos dos diversos planos da Existência e da Vida. O 

velho axioma hermético diz estas palavras: "O que está em cima é como 

o que está embaixo, e o que está embaixo é como o que está em cima.' 

A compreensão deste Princípio dá ao homem os meios de explicar 

muitos paradoxos obscuros e segredos da Natureza. Existem planos 

fora dos nossos conhecimentos, mas quando lhes aplicamos o Princípio 

de Correspondência chegamos a compreender muita coisa que de outro 

modo nos seria impossível compreender. Este Princípio é de aplicação e 

manifestação universal nos diversos planos do universo material, mental 

e espiritual: é uma Lei Universal. 



Os antigos Hermetistas consideravam este Princípio como um dos mais 

importantes instrumentos mentais, por meio dos quais o homem pode 

ver além dos obstáculos que encobrem à vista o Desconhecido. O seu 

uso constante rasgava aos poucos o véu de Isis e um vislumbre da face 

da deusa podia ser percebido. Justamente do mesmo modo que o 

conhecimento dos Princípios da Geometria habilita o homem, enquanto 

estiver no seu observatório, a medir sóis longínquos, assim também o 

conhecimento do Princípio de Correspondência habilita o Homem a 

raciocinar inteligentemente,do Conhecido ao Desconhecido. Estudando 

a mônada, ele chega a compreender o arcanjo. 

III. O Princípio de Vibração 

"Nada está parado; tudo se move; tudo vibra." - O CAIBALION 

Este Princípio encerra a verdade que tudo está em moviirento: tudo 

vibra; nada está parado; fato que a Ciência moderna observa, e que 

cada nova descoberta científica tende a confirmar. E contudo este 

Princípio hermético foi enunciado há milhares de anos pelos Mestres do 

antigo Egito. 

Este Princípio explica que as diferenças entre as diversas manifestações 

de Matéria, Energia, Mente e Espírito, resultam das ordens variáveis de 

Vibração. Desde O TODO, que é Puro Espírito, até a forma mais 

grosseira da Matéria, tudo está em vibração; quanto mais elevada for a 

vibração, tanto mais elevada será a posição na escala. A vibração do 

Espírito é de uma intensidade e rapidez tão infinitas que praticamente 

ele está parado, como uma roda que se move muito rapidamente parece 

estar parada. 



Na extremidade inferior da escala estão as grosseiras formas da 

matéria, cujas vibrações são tão vagarosas que parecem estar paradas. 

Entre estes pólos existem milhões e milhões de graus diferentes de 

vibração. Desde o corpúsculo e o elétron, desde o átomo e a molécula, 

até os mundos e universos, tudo está em movimento vibratório. Isto é 

verdade nos planos da energia e da força (que também variam em graus 

de vibração); nos planos mentais (cujos estados dependem das 

vibrações), e também nos planos espirituais. 

O conhecimento deste Princípio,' com as fórmulas apropriadas, permite 

ao estudante hermetista conhecer as suas vibrações mentais, assim 

como também a dos outros. Só os Mestres podem aplicar este Princípio 

para a conquista dos Fenômenos Naturais, por diversos meios. "Aquele 

que compreende o Princípio de vibração alcançou o cetro do poder", diz 

um escritor antigo. 

IV. O Principio de Polaridade 

"Tudo é Duplo; tudo tem pólos; tudo tem o seu oposto; o igual e o 

desigual são a mesma coisa; os opostos são idênticos em natureza, 

mas diferentes em grau; os extremos se tocam; todas as verdades são 

meias verdades; todos os paradoxos podem ser reconciliados." - O 

CAIBALION 

Este Princípio encerra a verdade: tudo é Duplo; tudo tem dois pólos; 

tudo tem o seu oposto, que formava um velho axioma hermético. Ele 

explica os velhos paradoxos, que deixaram muitos homens perplexos, e 

que foram estabelecidos assim: A Tese e a Antítese são idênticas em 

natureza, mas diferentes em grau; os opostos são a mesma coisa, 

diferindo somente em grau; os pares de opostos podem ser 

reconciliados; os extremos se tocam; tudo existe e não existe ao mesmo 



tempo; todas as verdades são meias-verdades; toda verdade é meio-

falsa; há dois lados em tudo, etc., etc. 

Ele explica que em tudo há dois pólos ou aspectos opostos, e que os 

opostos são simplesmente os dois extremos da mesma coisa, 

consistindo a diferença em variação de graus. Por exemplo: o Calor e o 

Frio, ainda que sejam; opostos, são a mesma coisa, e a diferença que 

há entre eles consiste simplesmente na variação de graus dessa mesma 

coisa. 

Olhai para o vosso termômetro e vede se podereis descobrir onde 

termina o calor e começa o frio! Não há coisa de calor absoluto ou de 

frio absoluto; os dois termos calor e frio indicam somente a variação de 

grau da mesma coisa, e que essa mesma coisa que se manifesta como 

calor e frio nada mais é que uma forma, variedade e ordem de Vibração. 

Assim o calor e o frio são unicamente os dois pólos daquilo que 

chamamos Calor; e os fenômenos que daí decorrem são manifestações 

do Princípio de Polaridade. O mesmo Princípio se manifesta no caso da 

Luz e da Obscuridade, que são a mesma coisa, consistindo a diferença 

simplesmente nas variações de graus entre os dois pólos do fenômeno 

Onde cessa a obscuridade e começa a luz? Qual é a diferença entre o 

grande e o pequeno? Entre o forte e o fraco? Entre o branco e o preto? 

Entre o perspicaz e o néscio? Entre o alto e o baixo? Entre o positivo e o 

negativo. 

O Princípio de Polaridade explica estes paradoxos e nenhum outro 

Princípio pode excedê-lo. O mesmo Princípio opera no Plano mental. 

Permítiu-nos tomar um exemplo extremo: o do Amor e o ódio, dois 

estados mentais em aparência totalmente diferentes. E, apesar disso, 

existem graus de ódio e graus de Amor, e um ponto médio em que 



usamos dos termos Igual ou Desigual, que se encobrem mutuamente de 

modo tão gradual que às vezes temos dificuldades em conhecer o que 

nos é igual, desigual ou nem um nem outro. E todos são simplesmente 

graus da mesma coisa, como compreendereis se meditardes um 

momento. E mais do que isto (coisa que os Hermetistas consideram de 

máxima importância), é possível mudar as vibrações de ódio em 

vibrações de Amor, na própria mente de cada um de nós e nas mentes 

dos outros. 

Muitos de vós, que ledes estas linhas, tiveram experiências pessoais da 

transformação do Amor em ódio ou do inverso, quer isso se desse com 

eles mesmos, quer com outros. Podeis pois tornar possível a sua 

realização, exercitando o uso da vossa Vontade por meio das fórmulas 

herméticas. Deus e o Diabo, são, pois, os pólos da mesma coisa, e o 

Hermetista entende a arte de transmutar o Diabo em Deus, por meio da 

aplicação do Princípio de Polaridade. Em resumo, a Arte de Polaridade 

fica sendo uma fase da Alquimia Mental, conhecida e praticada pelos 

antigos e modernos Mestres hermetistas. O conhecimento do Princípio 

habilitará o discípulo a mudar a sua própria Polaridade, assim como a 

dos outros, se ele consagrar o tempo e o estudo necessário para obter o 

domínio da arte. 

V. O Principio de Ritmo 

"Tudo tem fluxo e refluxo; tudo tem suas marés; tudo sobe e desce; tudo 

se manifesta por oscilações compensadas; a medida do movimento à 

direita é a medida do movimento à esquerda; o ritmo é a compensação." 

- O CAIBALION 

Este Princípio contém a verdade que em tudo se manifesta um 

movimento para diante e para trás, um fluxo e refluxo, um movimento de 



atração e repulsão, um movimento semelhante ao do pêndulo, uma 

maré enchente e uma maré vazante, uma maré -alta e uma maré baixa, 

entre os dois pólos, que existem, conforme o Princípio de Polaridade de 

que tratamos há pouco. Existe sempre uma ação e uma reação, uma 

marcha e uma retirada, uma subida e uma descida. Isto acontece nas 

coisas do Universo, nos sóis, nos mundos, nos homens, nos animais, na 

mente, na energia e na matéria. 

Esta lei é manifesta na criação e destruição dos mundos, na elevação e 

na queda das nações, na vida de todas as coisas, e finalmente nos 

estados mentais do Homem (e é com estes últimos que os Hermetistas 

reconhecem a compreensão do Princípio mais importante). Os 

Hermetistas compreenderam este Princípio, reconhecendo a sua 

aplicação universal, e descobriram também certos meios de dominar os 

seus efeitos no próprio ente com o emprego de fórmulas e métodos 

apropriados. Eles aplicam a Lei mental de Neutralização. Eles não 

podem anular o Princípio ou impedir as suas operações, mas 

aprenderam como se escapa dos seus efeitos na própria pessoa, até um 

certo grau que depende do Domínio deste Princípio. Aprenderam como 

empregá-lo, em vez de serem empregados por ele. 

Neste e noutros métodos consiste a Arte dos Hermetistas. O Mestre dos 

Hermetistas polarizasse até o ponto em que desejar, e então neutraliza 

a Oscilação Rítmica pendular que tenderia a arrastá-lo ao outro pólo. 

Todos os indivíduos que atingiram qualquer grau de Domínio próprio 

executam isto até um certo grau, mais ou menos inconscientemente, 

mas o Mestre o faz conscientemente e com o uso da sua Vontade, 

atingindo um grau de Equilíbrio e Firmeza mental quase impossível de 

ser acreditado pelas massas populares que vão para diante e para trás 



como um pêndulo. Este Princípio e o da Polaridade foram estudados 

secretamente pelos Hermetistas, e os métodos de impedi-los, neutralizá-

los e empregá-los formam uma parte importante da Alquimia Mental do 

Hermetismo. 

VI. O Principio de Causa e Efeito 

"Toda a Causa tem seu Efeito, todo Efeito tem sua Causa; tudo 

acontece de acordo com a Lei; o Acaso é simplesmente um nome dado 

a uma Lei não reconhecida; há muitos planos de causalidade, porém 

nada escapa à Lei." - O CAIBALION 

Este princípio contém a verdade que há uma Causa para todo o Efeito e 

um Efeito para toda a Causa. Explica que: Tudo acontece de acordo 

com a Lei, nada acontece sem razão, não há coisa que seja casual; que, 

no entanto, existem vários planos de Causa e Efeito, os planos 

superiores dominando os planos inferiores, nada podendo escapar 

completamente da Lei. 

Os Hermetistas conhecem a arte e os métodos de elevar-se do plano 

ordinário de Causa e Efeito, a um certo grau, e por meio da elevação 

mental a um plano superior tomam-se Causadores em vez de Efeitos. 

As massas do povo são levadas para a frente; os desejos e as vontades 

dos outros são mais fortes que as vontades delas; a hereditariedade, a 

sugestão e outras causas exteriores movem-nas como se fossem peões 

no tabuleiro de xadrez da Vida. Mas os Mestres, elevando-se ao plano 

superior, dominam o seu gênio. caráter, suas qualidades, poderes, tão 

bem como os que o cercam e tornam-se Motores em vez de peões. Eles 

ajudam a jogar a criação, quer física, quer mental ou espiritual, é 

possível sem partida da vida, em vez de serem jogados e movidos por 



outras vontades e influências. Empregam o Princípio em lugar de serem 

seus instrumentos. Os Mestres obedecem à Causalidade do plano 

superior, mas ajudam a governar o nosso plano. 

Neste preceito está condensado um tesouro do Conhecimento 

hermético: aprenda-o quem quiser. 

VII. O Principio de Gênero 

"O Genero está em tudo; tudo tem o seu princípio masculino e o seu 

princípio feminino; o gênero se manifesta em todos os planos." - O 

CAIBALION 

Este princípio encerra a verdade que o gênero é manifestado em tudo; 

que o princípio masculino e o princípio feminino sempre estão em ação. 

Isto é certo não só no Plano físico, mas também nos Planos mental e 

espiritual. No Plano físico este Princípio se manifesta como sexo, nos 

planos superiores toma formas superiores, mas é sempre o mesmo 

Princípio.  

Nenhuma criação, quer física, quer mental ou espiritual, é possível sern 

este Princípio, A compreensão das suas leis poderá esclarecer muitos 

assuntos que deixaram perplexas as mentes dos homens. 

O Princípio de Gênero opera sempre na direção da geração, 

regeneração e criação'.Todas as coisas e todas as pessoas contêm em 

si os dois Elementos deste grande Princípio. 

Todas as coisas machos têm também o Elemento feminino; todas as 

coisas fêmeas têm o Elemento masculino. Se compreenderdes a 

filosofia da Criação, Geração e Regeneração mentais, podereis estudar 

e compreender este Princípio hermético. Ele contém a solução de 



muitos mistérios da Vida. Nós vos advertimos que este Princípio não 

tem relação alguma com as teorias e práticas luxuriosas, perniciosas e 

degradantes, que têm títulos empolgantes e fantásticos, e que nada 

mais são do que a prostituição do grande princípio natural de Gênero. 

Tais teorias, baseadas nas antigas formas infamantes do Falicismo, 

tendem a arruinar a mente, o corpo e a alma; e a Filosofia hermética 

sempre publicou notas severas contra estes preceitos que tendem à 

luxúria, depravação e perversão dos princípios do Natureza. 

Se desejais tais ensinamentos podeis procurá-los noutra parte: o 

Hermetismo nada contém nestas linhas que sirva para vós. Para aquele 

que é puro, todas as coisas são puras; para os vis, todas as coisas são 

vis e baixas. 

Capítulo III - A Transmutação Mental 

"A Mente (tão bem como os metais e os elementos) pode ser 

transmutada de estado em estado, de grau em grau, de condição em 

condição, de pólo em pólo, de vibração em vibração. A verdadeira 

transmutação hermética é uma Arte Mental." - O CAIBALION 

Como dissemos, os Hermetistas eram os antigos alquimistas, astrólogos 

e psicologistas, tendo sido Hermes o fundador destas escolas de 

pensamento. Da astrologia nasceu a moderna astronomia; da alquimia 

nasceu a moderna química; da psicologia mística nasceu a moderna 

psicologia das escolas. Mas não se pode supor que os antigos 

ignoravam aquilo que as escolas modernas pretendem ser sua 

propriedade exclusiva e especial. As memórias gravadas nas pedras do 

Antigo Egito mostram claramente que os antigos tinham um grande 

conhecimento de astronomia, a verdadeira construção das Pirâmides 

representando a relação entre o seu desenho e o estudo da ciência 



astronômica. Não ignoravam a Química, porque os fragmentos dos 

antigos escritos mostram que eles conheciam as propriedades químicas 

das coisas; com efeito, as antigas teorias relativas à física vão sendo 

vagarosamente verificadas pelas últimas descobertas da ciência 

moderna, principalmente as que se referem à constituição da matéria. 

Não se deve crer que eles ignoravam as chamadas descobertas 

modernas em psicologia; pelo contrário, os egípcios eram especialmente 

versados na ciência da Psicologia, ,particularmente nos ramos que as 

modernas escolas ignoram; que, não obstante, têm sido encobertos sob 

o nome de ciência psíquica, que a confusão dos psicólogos da 

atualidade, fazendo-lhes com repugnância admitir que afinal pode haver 

alguma coisa nela.  

A verdade é que, sob a química material, a astronomia e a psicologia 

(que é a psicologia na sua fase de ação do pensamento), os antigos 

possuíam um conhecimento da astronomia transcendente, chamada 

astrologia; da química transcendente, chamada alquimia; da psicologia 

transcendente chamada psicolo gía mística. Possuíam o Conhecimento 

Interno como o Conhecimento Externo, sendo o último o único possuído 

pelos cientistas modernos. Entre os muitos ramos secretos de 

conhecimento possuídos pelos Hermetistas estava o conhecido sob o 

nome de Transmutação Mental, que forma a exposição material desta 

lição. 

Transmutação é um termo usualmente empregado para designar a 

antiga arte da transmutação dos metais; particularmente dos metais 

impuros em ouro. A palavra transmutar significa mudar de uma 

natureza, forma ou substância, em outra; transformar (Webster). E da 

mesma forma, Transmutação Mental significa a arte de transformar e de 



mudar os estados, as formas e as condições mentais em outras. Assim 

podeis ver que a Transmutação Mental é a Arte da Química Mental ou 

se quiserdes, uma forma da Psicologia Mística prática. 

Porém estas significações estão muito longe de serem o que 

exteriormente parecem. 

A Transmutação, Alquimia, ou Química, no Plano Mental é certamente 

muito importante nos seus efeitos, e se a arte cessou agora, assim 

mesmo não pode deixar de ser um dos mais importantes ramos de 

estudos conhecidos pelos homens. Mas isto é simplesmente o princípio. 

Vejamos a razão! 

O primeiro dos Sete Princípios Herméticos é o princípio de Mentalísmo, 

o seu axioma é "O TODO é Mente; o Universo é Mental", que significa 

que a Realidade Objetiva do Universo é Mente; e o mesmo Universo é 

Mental, isto é, existente na Mente do TODO. Estudaremos este princípio 

nas seguintes lições, mas deixai-nos examinar o efeito do princípio se 

for considerado como verdade. 

Se o Universo é Mental na sua natureza, a Transmutação Mental pode 

ser considerada como a arte de MUDAR AS CONDIÇÕES DO 

UNIVERSO, nas divisões de Matéria, Força e Mente. Assim 

compreendereis que a Transmutação Mental é realmente a Magia de 

que os antigos escritores muito trataram nas suas obras místicas, e de 

que dão muito poucas instruções práticas. Se Tudo é Mental, então a 

arte que ensina a transmutar as condições mentais pode tornar o Mestre 

diretor das condições materiais tão bem como das condições chamadas 

ordinariamente mentais. 



De fato, nenhum alquimista, que não esteja adiantado na Alquimia 

mental, pode obter o grau necessário de poder para dominar as 

grosseiras condições físicas e os elementos da Natureza, a produção ou 

cessação das tempestades e dos terremotos assim como de outros 

grandes fenômenos físicos. Que tais homens tenham existido e existam 

ainda hoje, é matéria da maior certeza para todos os ocultistas 

adiantados de todas as escolas. Que existem Mestres e que eles têm 

estes poderes, os melhores instrutores asseguram-no aos seus 

discípulos, tendo experiências que os . justificam nestas opiniões e 

declarações. Estes Mestres não exibem em público os seus poderes, 

mas procuram o afastamento do tumulto dos homens, com o fim de abrir 

melhor o seu caminho na Senda do Conhecimento. Mencionamos aqui a 

sua existência simplesmente com o fim de chamar a vossa atenção para 

o fato de que o seu Poder é inteiramente Mental, e de que eles operam 

conforme as linhas da mais elevada Transmutação mental, e em 

conformidade com o Princípio hermético de Mentalismo. "O Universo é 

Mental" - O CAIBALION. 

Porém os discípulos e os Hermetistas de grau inferior aos Mestres - os 

Iniciados e Instrutores - podem facilmente operar pelo Plano Mental ao 

praticar a Transmutação Mental. Com efeito, tudo o que chamamos 

fenômenos psíquicos, influência mental, ciência mental, fenômenos de 

novo pensamento, etc., se realiza conforme a mesma linha geral, porque 

nisto está mais um princípio oculto, do que a matéria cujo nome é 

dado,ao fenômeno. 

O discípulo que é praticante da Transmutação Mental opera no Plano 

Mental, transmutando as condições mentais, os estados, etc. em outros, 

de acordo com diversas fórmulas mais ou menos eficazes. Os diversos 

tratamentos, as afirmações e negações, etc., das escolas da ciência 



mental são antes fórmulas freqüentemente muito imperfeitas e não 

científicas, da Arte hermética. A maioria dos praticantes modernos são 

muito ignorantes em comparação com os antigos mestres, pois eles 

carecem do conhecimento fundamental sobre que é baseada a 

operação. 

Não somente os próprios estados mentais podem ser mudados ou 

transmutados pelos métodos herméticos; mas também os estados 

mentais dos outros podem ser, e mesmo são constantemente 

transmutados na mesma direção, quase sempre inconscientemente, 

mas às vezes conscientemente, por uma pessoa que conheça as leis e 

os princípios, nos casos em que a pessoa influenciada não esteja 

informada dos princípios da proteção própria. E, ainda mais, como 

sabem diversos discípulos e praticantes da moderna ciência mental, 

toda condição material que depende das mentes dos outros pode ser 

mudada ou transmutada de acordo com o desejo, a vontade e os 

tratamentos reais da pessoa que deseja mudar as condições da vida. Na 

atualidade o Público está informado geralmente destas coisas, que não 

julgamos necessário mencioná-las por extenso; porque o nosso 

propósito a este respeito é simplesmente mostrar a Arte e o Princípio 

hermético de Polaridade. 

Neste livro procuramos estabelecer os princípios básicos da 

Transmutação Mental, para que todos os que lêem possam 

compreender os Princípios secundários, e possuir então a Chave--

Mestra que abrirá as diversas portas do Princípio hermético de 

Polaridade. 

Vamos fazer agora uma consideração sobre o primeiro dos Sete 

Princípios herméticos: o princípio de Mentalismo, que afirma a verdade 



que "O TODO é Mente; o Universo é Mental", conforme as palavras do 

Caibalion. Pedimos uma atenção íntima e um estudo cuidadoso deste 

grande Princípio, da parte dos nossos discípulos, porque ele é 

realmente o Princípio Básico de toda a Filosofia hermética e da Arte 

hermética de Transmutação Mental. 

Capítulo IV - O Todo 

"Sob as aparências do Universo, do Tempo e do Espaço e da 

Mobilidade, está sempre encoberta a Realidade Substancial: a Verdade 

fundamental."  - O CAIBALION 

A Substância é aquilo que se oculta debaixo de todas as manifestações 

exteriores, a essência, a realidade essencial, a coisa em si mesma, etc. 

Substancial é aquilo que existe atualmente, que é elemento essencial, 

que é real, etc. A Realidade é o estado real, verdadeiro, permanente, 

duradouro, atual de um ente. 

Debaixo e dentro de todas as aparências ou manifestações exteriores, 

sempre houve uma Realidade substancial. Esta é a Lei. 

O homem, considerando o Universo, de que é simplesmente uma 

partícula, observa que tudo se transforma em matéria, em forças e em 

estados mentais. Ele conhece que nada É real, mas que, pelo contrário, 

tudo é MÓVEL e CONDICIONAL. Nada está parado; tudo nasce, cresce 

e morre; no momento em que uma coisa chega a seu auge, logo 

começa a declinar; a lei do ritmo está em constante ação; não há 

realidade, qualidade duradoura, fixidez ou substancialidade em qualquer 

coisa que ,seja; nada é permanente, tudo se transforma. O homem que 

observa as leis do Universo vê que todas as coisas evoluem de outras 

coisas, e resolvem-se em outras; vê uma constante ação e reação, um 



fluxo e refluxo, uma criação e destruição, o nascimento, crescimento e a 

morte. Nada é permanente, tudo se transforma. Se esse homem for um 

pensador ativo, ele realizará todas essas coisas mudáveis, que serão, 

contudo, aparências ou manifestações exteriores da mesma Força 

Oculta, da mesma realidade substancial. 

Todos os pensadores de todos os países e todas as épocas 

compreenderam a necessidade de ser admitida a existência desta 

Realidade substancial. Todas as filosofias dignas deste nome acham-se 

baseadas nesta opinião. Os homens deram a esta Realidade 

substancial muitas denominações: muitos designaram-na sob o termo 

Divindade (sob diversos títulos); outros chamaram-na a Eterna e Infinita 

Energia; outros ainda deram-lhe simplesmente o nome de Matéria: mas 

todos reconheceram a sua existência. Isto é evidente por si mesmo, não 

é necessário argumentos. 

Nestas lições seguiremos o exemplo de muitos grandes pensadores 

antigos e modernos - os Mestres Hermetistas - e designaremos esta 

Força Oculta, esta Realidade substancial sob o nome de O TODO, 

termo que consideramos como o mais compreensível dos diversos 

termos empregados pelo Homem para designar AQUELE que excede 

todos os nomes e todos os termos. 

Aceitamos e ensinamos as idéias dos grandes pensadores herméticos 

de todos os tempos, assim como as destas almas iluminadas, que 

galgaram elevados Planos de existência, e que afirmam a natureza 

íntima do TODO ser INCOGNOSCÍVEL. Isto é assim que ninguém pode 

compreender pelo próprio TODO por a natureza e a existência íntima 

dele. 



Os Hermetistas pensam e ensinam que o TODO, em Si mesmo, é e 

será sempre INCOGNOSCÍVEL. Eles consideram todas as teorias, 

conjeturas e especulações dos teólogos e metafísicos a respeito da 

natureza íntima do TODO, como esforços infantis das mentes finítas 

para compreender o segredo do Infinito. Tais esforços sempre 

desviaram e desviarão da verdadeira natureza do seu fim. Uma pessoa 

que Prossegue em tais investigações vai, de circuito em circuito no 

labirinto do pensamento, prejudicar o seu são raciocínio, a sua ação e a 

sua conduta, até ficar totalmente inutilizada para o trabalho da vida. É 

como o esquilo, que furiosamente corre dentro da redondeza da sua 

gaiola, caminhando sempre sem nunca chegar em parte alguma, e 

parando só quando se assusta: é enfim um prisioneiro. 

Porém são ainda mais presunçosos os que atribuem ao TODO a 

personalidade, as qualidades e propriedades - característicos e atributos 

deles mesmos, e querem que o TODO tenha emoções, sensações e 

outros característicos humanos que estão abaixo das pequenas 

qualidades do gênero humano, tais como a inveja, o desejo de lisonjas e 

louvores, desejo de oferendas e adorações, e todos os outros atributos 

que sobrevivem desde a infância da raça. Tais idéias não são dignas de 

pessoas maduras e vão sendo rapidamente abandonadas. (Vem a 

propósito dizer aqui que fazemos distinção entre a Religião e a Teologia, 

entre a Filosofia e a Metafísica.) 

A Religião para nós é a realização institucional da existência do TODO, 

e sua relação para com ele; ao passo que a Teologia -representa o 

esforço do homem em atribuir-lhe personalidade, qualidades e 

característicos, as teorias a respeito dos seus negócios, planos, desejos 

e vontades, e as apropriações de tudo isso para o ofício de mediadores 

entre O TODO e O povo. 



A Filosofia é, para nós, a investigação de acordo com o conhecimento 

das coisas conhecíeis e concebíveis; ao passo que a Metafísica é o 

intento de levar a investigação às regiões incognoscíveis e 

inconcebíveis e além dos seus limites, com a mesma tendência que a 

Teologia. Por conseguinte, a Religião e a Filosofia são para nós coisas 

que têm o seu princípio na Realidade, ao passo que a Teologia e a 

Metafísica parecem delgados caniços, enraizados na areia movediça da 

ignorância, e nada mais constituem que o mais incerto apoio para a 

mente ou a alma do Homem. Não insistiremos com os estudantes que 

aceitam estas definições; só mencionamo-las para mostrar a posição em 

que nos colocamos neste assunto. Seja como for falaremos muito pouco 

sobre a Teologia e a Metafísica. 

Mas, conquanto a natureza essencial do TODO seja Incognoscível, 

existem certas verdades conexas com a sua existência que a mente 

humana foi obrigada a aceitar. E o exame destas verdades forma um 

assunto próprio para investigações, mormente quando elas concordam 

com o testemunho do Iluminado nos planos superiores. Nós vos 

convidamos a fazer estas investigações. 

"AQUELE que é a Verdade Fundamental, a Realidade Substancial, está 

fora de uma verdadeira denominação, mas o sábio chama-o O TODO." - 

O CAIBALION 

"Na sua Essência, O TODO é INCOGNOSCIVEL." - O CAIBALION 

"Mas os testemunhos da Razão devem ser hospitaleiramente recebidas 

e tratados com respeito." - O CAIBALION 



A razão humana, cujos testemunhos devemos aceitar ao raciocinar 

sobre alguma coisa, nos diz o seguinte a respeito do TODO, mas sem 

pretender levantar o véu do Incognoscível: 

I. O TODO é Tudo o que É REAL. Nada pode existir fora do TODO, 

porque do contrário o TODO não seria mais o TODO. 

II. O TODO É INFINITO, porque não há quem defina, restrinja e limite O 

TODO. É Infinito no Tempo, OU ETERNO; existiu sempre, sem cessar; 

porque nada há que o pudesse criar, e se ele não tivesse existido, não 

podia existir agora; existirá perpetuamente, porque não há quem o 

destrua, e ele não pode deixar de existir, porque aquilo que é alguma 

coisa não pode ficar sendo nada. É infinito no espaço; está em toda 

parte porque não há lugar fora do TODO; é contínuo no Espaço Sem 

cessação, separação ou interrupção, porque nada há que separe, divida 

ou interrompa a sua continuidade, e nada há para encher lacunas. É 

Infinito ou Absoluto em Poder; porque não há nada para limitá-lo, 

restringi-lo ou acondicioná-lo; não está sujeito a nenhum outro Poder, 

porque não há outro Poder. 

III. O TODO É IMUTÁVEL, ou não está sujeito a ser mudado na sua 

natureza real, nada há que possa operar mudanças nele, nada há em 

que possa ser mudado nem nada que tenha sido mudado. Não pode ser 

aumentado nem diminuído, nem ficar maior ou menor, seja qual for o 

motivo. Ele sempre foi e sempre será tal como é agora: O TODO; nada 

houve, nada há e nada haverá em que ele possa ser mudado. 

TODO sendo Infinito, Absoluto, Eterno e Imutável, segue-se que tudo o 

que é finito, passageiro, condicional e Mutável não é o Todo. E como 

não há nada Real fora do TODO, todas as coisas fínitas não são Reais. 

Não deveis ficar admirados e espantados das nossas palavras; não 



queremos levar-vos à Ciência Cristã fundada sobre a parte inferior da 

Filosofia hermética. Há uma Reconciliação para o aparente estado 

contraditório atual do assunto. Tende paciência, que nós trataremos 

deste assunto em seu tempo. 

Vemos ao redor de nós que aquilo que se chama Matéria constitui O 

Princípio de todas as formas. É O TODO Simplesmente Matéria? 

Absolutamente não! A Matéria não pode manifestar a Vida ou a Mente, e 

como a Vida e a Mente são manifestadas no Universo, Porque nada é 

superior à sua própria origem, nada se manifesta como efeito que não 

esteja na causa, nada evolui como conseqüente, que não tenha 

involuído como antecedente. Quando a ciência moderna nos diz que 

não há realmente outra coisa senão Matéria, devemos saber que aquilo 

que ela chama Matéria é simplesmente uma energia eu força 

interrompida, isto é, uma energia ou força com poucos graus de 

vibração. Disse um recente escritor, "a Matéria obscureceu-se no 

Mistério". Mesmo a ciência materialista já abandonou a teoria da Matéria 

e agora se apóia sobre a base da Energia. 

Então o TODO é simplesmente Energia ou Força? Não é Energia ou 

Força como os materialistas empregam estes termos, porque a energia 

e força deles são coisas cegas e mecânicas, privadas de Vida ou de 

Mente. A Vida ou a Mente não pode evoluir da Energia ou Força cega, 

pela razão dada acima, que: Nada é superior à sua própria origem, nada 

evolui que não tenha involuído, nada se manifesta como efeito que não 

tenha a sua causa. E assim O TODO não pode ser simplesmente 

Energia ou Força, porque, se assim fosse, não teriam existência a Vida 

e a Mente, e nós sabemos muito bem que elas existem, porque somos 

nós os que temos Vida, e que empregamos a Mente para considerar 



esta questão, assim como os que pretendem que a Energia ou Força é 

Tudo. 

Que é, pois, que sabemos existir no Universo, que é superior à Matéria 

ou Energia? A VIDA E A MENTE! A Vida e a Mente em todos os seus 

diversos graus de desenvolvimento! "Então, perguntais, quereis dizer 

que O TODO É VIDA E MENTE? Sim e Não! é a nossa resposta. Se 

entendeis a Vida e a Mente como nós pobres mortais conhecêmo-las, 

diremos, Não! O TODO não é isto! "Mas, que natureza de Vida e de 

Mente quereis significar?", direis vós. 

A resposta é: "A MENTE VIVENTE, muito acima do que os mortais 

conhecem por essas palavras, como a Vida e a Mente são superiores às 

forças mecânicas ou à matéria; A INFINITA MENTE é Muito superior em 

comparação à Vida e à Mente finita." Queremos exprimir o que as almas 

iluminadas significam ao pronunciarem reverentemente a palavra 

ESPÍRITO! 

O TODO é a Infinita Mente Vivente; o Iluminado chama-a ESPÍRITO! 

Capítulo V - O Universo Mental 

"O Universo é Mental: ele está dentro da mente d'O TODO. - o 

CAIBALION 

O TODO é ESPÍRITO! Mas que é Espírito? Esta pergunta não pode ser 

respondida, porque a sua definição seria praticamente a do TODO, que 

não pode ser explicado nem definido. Espírito é um simples nome que 

os homens dão às suas mais elevadas concepções da Infinita Mente 

Vivente; esta palavra significa a Essência Real; significa a Mente 

Vivente, tão superior à Vida e à Mente tais como as Conhecemos, 



quanto estas últimas são superiores à Energia mecânica e à Matéria. O 

Espírito é superior ao nosso entendimento, e só empregamos este termo 

para podermos falar do TODO. No juízo dos pensadores e inteligentes 

estamos justificados falando do Espírito como Infinita Mente Vivente, e 

reconhecendo que não Podemos compreende-Ia, quer raciocinando 

sobre ela, quer estudando a matéria na sua totalidade. 

Façamos agora uma consideração sobre a natureza do Universo, quer 

no seu todo, quer nas suas partes. Que é o Universo? Dissemos que 

nada há fora do TODO. Então o Universo é O TODO? Não; não o é; 

porque o Universo parece ser formado de MUITOS, e está 

constantemente mudando, ou, por outras palavras, ele não pode ser 

comparado com as idéias que estabelecemos a respeito do TODO. 

Então, se o Universo não é o TODO, ele é o Nada; tal é a conclusão 

inevitável da mente à primeira idéia. Mas esta não satisfaz a questão, 

porque sentimos a existência do Universo. Ora, se o Universo não é O 

TODO, nem o Nada, que será então? Examinemos a questão. 

Se verdadeiramente o Universo existe, ou parece existir, ele procederá 

diretamente do TODO, poderá ser uma criação do TODO. Mas como 

poderá alguma coisa sair do nada, de que O TODO a teria criado?  

Vários filósofos responderam a esta pergunta, dizendo que TODO criou 

o Universo de si MESMO, isto é, da existência e substância do TODO. 

Mas isto não pode ser, porque o TODO não pode ser dividido ou 

diminuído, como já vimos, e se isto fosse verdade, cada partícula do 

Universo não poderia deixar de conhecer o seu ente - O TODO; o TODO 

não perderia o conhecimento próprio, nem SE TORNARIA atualmente 

um átomo, uma força cega ou uma coisa de vida humilde. Com efeito, 

alguns homens, julgando que o TODO é exatamente TUDO, e 



reconhecendo também que eles, os homens, existem, aventuraram-se a 

concluir que eles eram idênticos ao TODO, e atroaram os ares com os 

seus clamores de "EU SOU DEUS!" para divertimento da multidão e 

sorriso dos sábios. O clamor do corpúsculo que dissesse: "Eu sou 

Homem!", seria mais modesto em comparação. 

Mas, que é, pois, o Universo, se não for o TODO separando a si mesmo 

em fragmentos? Que outra coisa poderá ser? De que coisa poderá ser 

feito? Esta é a grande questão. Examinemo-la bem. Reconhecemos que 

o Princípio de Correspondência (vide a primeira lição) vem em nosso 

auxílio aqui. O velho axioma hermético "o que está em cima é como o 

que está embaixo", pode ser empregado com êxito neste ponto. Permiti-

nos fazer uma rápida hipótese sobre os planos elevados, examínando-

os em nós mesmos. O Princípio de Correspondência aplica-se a este 

como a outros problemas. 

Vejamos, pois! No seu próprio plano de existência, como cria o Homem? 

Primeiramente, ele pode criar, fazendo alguma coisa de materiais 

exteriores. Mas assim não pode ser, porque não há materiais exteriores 

ao TODO, com os quais ele possa criar. Em segundo lugar, o Homem 

procria ou reproduz a sua espécie pelo processo da geração que é a 

própria multiplicação por meio da transformação de uma parte da sua 

substância na da sua prole. Mas, assim também não pode ser, porque o 

Todo não pode transferir ou subtrair uma parte de si mesmo, assim 

como reproduzir ou multiplicar a si mesmo: no primeiro caso haveria 

uma revogação da lei, e no segundo, uma multiplicação ou adição do 

TODO, idéias totalmente absurdas. Não há nenhum outro meio pelo 

qual O HOMEM cria? Sim, há; ele CRIA MENTALMENTE! E deste 

modo, não emprega materiais exteriores, não reproduz a si mesmo, e, 

apesar disso, o seu Espírito penetra a Criação Mental. 



Conforme o Princípio de Correspondência, temos razão de considerar 

que O TODO CRIA MENTALMENTE o Universo, de um modo 

semelhante ao processo pelo qual o Homem cria as Imagens mentais. 

Este é o testemunho da Razão, que concorda perfeitamente com o 

testemunho do Iluminado, como ele o manifesta pelos seus ensinos e 

escritos. Assim são os ensinamentos do Sábio. Tal era a doutrina de 

Hermes. 

O TODO não pode criar de outro modo senão mentalmente, sem 

empregar qualquer material (nada há para ser empregado), e nem 

reproduzir a si mesmo (o que é também impossível). Não se pode 

escapar desta conclusão da Razão, que, como dissemos, concorda com 

os mais elevados preceitos do Iluminado. justamente como vós podeis 

criar um Universo de vós mesmos na vossa mentalidade, assim O 

TODO cria Universo na sua própria Mente. Mas o vosso Universo é 

criação mental de uma Mente finita, enquanto que o do TODO é criação 

de uma Mente Infinita. Ambos são análogos em natureza, mas 

infinitamente diferentes em grau. Vamos examinar cuidadosamente 

como fazemos nos processos de criação e manifestação. Mas antes de 

tudo é preciso fixardes as vossas mentes nesta frase: O UNIVERSO, E 

TUDO O QUE ELE CONTÉM, É UMA CRIAÇÃO MENTAL DO TODO. 

Com efeito, O TODO É MENTE! 

" O TODO cria na sua Mente infinita inumeráveis Universos, que existem 

por eons de Tempo; e contudo, para O TODO, a criação, o 

desenvolvimento, o declínio e a morte de um milhão de Universos é 

como que o tempo do pestanejar dum olho." - O CAIBALION. 

"A Mente Infinita d'O TODO é a matriz dos Universos." -O CAIBALION. 



O Princípio de Gênero (vide lição primeira e seguintes) é manifestado 

em todos os planos de vida, quer materiais, mentais ou espirituais. Mas, 

como já dissemos, Gênero não significa Sexo; o sexo é simplesmente 

uma manifestação material do gênero. Gênero significa relativo à 

geração ou criação. Em qualquer lugar, em qualquer plano, em que uma 

coisa é criada ou gerada, o Princípio de Gênero se manifesta. E isto é 

verdade mesmo na criação dos Universos. 

Mas, não se deve concluir disto que ensinamos haver um Deus ou 

Criador macho e fêmea. Esta idéia é um desvio dos antigos preceitos 

sobre este assunto. 

O verdadeiro ensinamento é que o TODO em si mesmo está fora do 

Gênero, assim como de qualquer outra Lei, mesmo as do Tempo e do 

Espaço. Ele é a Lei de que todas as Leis procedem e não está sujeito a 

elas. Contudo, quando O TODO se manifesta no plano de geração ou 

criação, os seus atos concordam com a Lei e o Princípio, porque se 

realizam num plano inferior de existência. E, por conseguinte, ele 

manifesta no Plano Mental o Princípio de Gênero, nos seus aspectos 

Masculino e Feminino. 

Esta idéia poderá causar admiração a alguns de vós, que aprendem-na 

pela primeira vez, mas todos vós aceitaste-a passivamente nas vossas 

concepções diárias. Falais na Paternidade de Deus e na Maternidade da 

Natureza; de Deus, o Pai divino e da Natureza, a Mãe universal; logo, 

reconheceis instintivamente o Princípio de Gênero no Universo. Não é 

verdade? 

Mas a doutrina hermética não exprime uma dualidade real: O TODO é 

um; os dois aspectos são simplesmente aspectos de manifestação. O 

ensinamento é que o Princípio Masculino manifestado pelo TODO só 



impede a destruição da concepção atual do Universo. Ele projeta o seu 

Desejo no Princípio Feminino (que se chama Natureza), ao mesmo 

tempo que este último começa a obra atual da evolução do Universo, 

desde os simples centros de atividade até o homem, e subindo cada vez 

mais de acordo com as bem-estabelecidas Leis da Natureza. Se dais 

preferência aos velhos modos de expressão, podeis considerar o 

Princípio Masculino COMO DEUS, o Pai, e o Princípio Feminino COMO 

a NATUREZA, a Mãe Universal, em cuja matriz toclas as coisas foram 

geradas. Isto não é simplesmente uma ficção poética de linguagem; é 

uma idéia do processo atual de criação do Universo. Mas é preciso não 

esquecer que O TODO é um, e que o Universo é gerado, criado e existe 

na sua Mente Infinita. 

Isto vos permitirá fazer uma idéia de vós mesmos, se quiserdes aplicar a 

Lei de Correspondência à vossa própria mente e a vós mesmos. Sabeis 

que a parte de Vós que chamais Eu. em certo sentido, sustenta e prova 

a criação de Imagens mentais na vossa própria mente. A parte da vossa 

mente em que é realizada a geração mental pode ser chamada o eu 

inferior, distinto do Eu. que sustenta e examina os pensamentos, as 

idéias e as imagens do eu inferior. Reparai bem que "o que está em 

cima é como o que está embaixo", e que os fenômenos de um plano 

podem ser empregados na solução dos enigmas de planos superiores 

ou inferiores. 

Será para admirar que Vós, os filhos, sintais esta instintiva reverência 

pelo TODO, sentimento que chamamos religião; esta reverência e este 

respeito para com a MENTE-PAI? Será para admirar que, ao considerar 

as obras e as maravilhas da Natureza, fiqueis dominado por um grande 

sentimento que tem sua origem fora do vosso íntimo ser? É a MENTE-

MÃE que vos estreita, como a mãe estreita seu filho ao seio. 



Não deveis cometer o erro de crer que o pequeno mundo que vedes ao 

redor de vós, a Terra, que é  simplesmente um grão de areia em 

comparação com o Universo, seja o próprio Universo. Existem milhões 

de mundos semelhantes e maiores. Há milhões e milhões de Universos 

iguais em existência dentro da Mente Infinita do TODO. E mesmo no 

nosso pequeno sistema solar há regiões e planos de vida mais elevados 

que os nossos, -e entes, em comparação aos quais nós, míseros 

mortais, somos como as viçosas formas viventes que habitam no fundo 

do oceano, comparadas ao Homem. Há entes com poderes e atributos 

superiores aos que o Homem sonhou ser possuído pelos deuses. Não 

obstante, estes entes foram como vós e ainda inferiores, e, com o 

tempo, vós podeis ser como eles ou superiores a eles; porque, como diz 

o Iluminado, tal é o Destino do Homem. 

A Morte não é real, ainda mesmo no sentido relativo; ela é simplesmente 

o Nascimento a uma nova vida, e continuareis sempre de planos 

elevados de vida a outros mais elevados por eons e eons de tempo. O 

Universo é vossa habitação e estudareis os seus mais distantes 

a@,essos antes do fim do Tempo, Residis na Mente Infinita do TODO, e 

as vossas potencialidades e oportunidades são infinitas mas somente no 

tempo e no espaço. E no fim do Grande Ciclo de EONS, O TODO 

recolherá em si todas as suas criações; porém, vós continuareis 

alegrernente a vossa jornada, porque então querereis preparar-vos para 

conhecer a Verdade Total da existência em Unidade com O TODO. 

E, quando estiverdes na metade do caminho, estareis calmos e serenos; 

sois seguros e protegidos pelo Poder Infinito da MENTE-MÃE. 

"Dentro da Mente Pai-Mãe, o filho mortal está na sua morada." - O 

CAIBALION 



"Não há nenhum órfão de Pai ou de Mãe no Universo."O CAIBALION 

Capítulo VI - O Paradoxo Divino 

"Os falsos sábios, reconhecendo a irrealidade comparativa do Universo, 

imaginaram que podiam transgredir as suas Leis: estes tais são vãos e 

presunçosos loucos; eles se quebram na rocha e são feitos em pedaços 

pelos elementos, por causa da sua loucura. O verdadeiro sábio, 

conhecendo a natureza do Universo, emprega a Lei contra as leis, o 

superior contra o inferior; e pela Arte da Alquimia transmita aquilo que é 

desagradável naquilo que é agradável, e deste modo triunfa, O Domínio 

não consiste em sonhos anormais, em visões, em vida e imagInações 

fantásticas, mas sim no emprego das forças superiores contra as 

inferiores, escapando assim das penas dos planos inferiores pela 

vibração nos superiores. A Transmutação não é uma denegação 

presunçosa, é a arma ofensiva do Mestre." - O CAIBALION. 

Este é o Paradoxo do Universo, que resulta do Princípio de Polaridade 

que se manifesta quando o TODO começa a Criar. É necessário prestar 

atenção, porque isto estabelece a diferença entre a falsa e a verdadeira 

sabedoria. 

Enquanto que para o TODO INFINITO, o Universo, as suas Leis, as 

suas Forças, a sua Vida e os seus Fenômenos, são como pensamentos 

presentes no estado de Meditação ou Sonho; para tudo o que é Finito, o 

Universo deve ser considerado como Real, e a vida, a ação e o 

pensamento devem ser baseados nele, de modo a concordar com um 

preceito da Verdade superior; cada qual concordando com o seu próprio 

Plano e suas Leis. Se o TODO imaginasse-que o Universo era 

verdadeira Realidade, desgraçado do Universo porque ele não poderia 



subir do inferior ao superior que a deificação; então o Universo ficaria 

fixo e o progresso seria impossível. 

E se o Homem, devido à falsa sabedoria, considerar as ações, vidas e 

pensamentos do Universo, como um mero sonho (semelhante aos seus 

próprios sonhos finitos), então ele o faz tão conveniente para si, e, como 

um dormidor que está passeando, tropeça sempre num círculo vicioso, 

sem fazer progresso algum, sendo, por fim, despertado por uma queda 

terrível, provenIente das Leis Naturais que ele ignora. Conservai sempre 

a vossa mente nas Estrelas, mas deixai os vossos olhos verem os 

vossos passos para não cairdes na lama, por causa da vossa 

contemplação de cima. Lembrai-vos do Paradoxo Divino, que ao mesmo 

tempo que o Universo NÃO EXISTE, ELE EXISTE. Lembraí-vos sempre 

dos dois Pólos da Verdade: o Absoluto e o Relativo. Tomai cuidado com 

as Meias-Verdades. 

Aquilo que os Hermetistas conhecem como a Lei do Paradoxo é um 

aspecto do Princípio de Polaridade. Os escritos herméticos estão cheios 

de referências ao aparecimento de Paradoxos na consideração dos 

problemas da Vida e da Existência. Os Instrutores previnem 

constantemente os seus discípulos contra o erro de omitir o outro lado 

de cada questão. E as suas admoestações se referem particularmente 

aos problemas do Absoluto e do Relativo, que deixam perplexos todos 

os estudantes de filosofia, e que causam muitas idéias e ações 

contrárias ao que é geralmente conhecido como senso comum. Nós 

prevenimos a todos os estudantis que fiquem certos de compreender o 

Paradoxo Divino do Absoluto e do Relativo, para não ficarem atolados 

na lama da Meía-Verdade. É para este fim que foi escrita esta lição 

particular. Aprendei-a bem! 



O primeiro pensamento que o homem pensador tem, depois que ele 

compreende bem a verdade que o Universo é uma Criação Mental do 

TODO, é que o Universo, e tudo o que ele contém, é mera ilusão, 

irrealidade; idéia contra a qual os seus instintos se revoltam. Contudo 

esta, como todas as outras grandes verdades, pode ser considerada sob 

os pontos de vista Absoluto e Relativo. Sob o ponto de vista Absoluto o 

Universo comparado com O TODO em si é de natureza duma ilusão, 

dum sonho, duma fantasmagoria. Sempre reconhecemo-lo em nossas 

vistas ordinárias, porque falamos do mundo como um espetáculo 

transitório que vai e vem, nasce e morre, por causa do elemento de 

impermanência e mudança, limitação e insubstancialidade; idéia esta 

que está em relação com a de um Universo criado, ao passo que 

contrasta com a idéia do TODO. 

Filósofos, metafísicos, cientistas e teólogos, todos são concordes sobre 

este ponto, que é fundado em todas as formas de idéias filosóficas e 

religiosas, assim como nas teorias das respectivas escolas metafísicas e 

teológicas. 

Assim, as doutrinas herméticas não ensinam a insubstancialidade do 

Universo com palavras mais altíssonas do que as que vos são 

familiares, mas, apesar disso, o seu modo de encarar o assunto 

parecerá uma coisa mais assustadora. Uma coisa que tem um princípio 

e um fim pode ser considerada, em certo sentido, como irreal e não 

verdadeira; e, conforme todas as escolas de pensamento, o Universo 

está sob esta lei. 

No ponto Absoluto de vista, nada há real a não ser o TODO, que não 

pode ser realmente explicado. Ou o Universo é criado da Matéria, ou é 

uma criação mental na Mente do TODO: ele é insubstancial, não-



duradouro, uma coisa de tempo, espaço e mobilidade. É necessário 

compreenderdes cabalmente isto, antes de, passardes a examinar as 

concepções herméticas sobre a natureza mental do Universo. Examinai 

cada uma das outras concepções e vereis que elas não são 

verdadeiras. 

Mas o ponto de vista Absoluto mostra um só lado do Panorama; o outro 

lado é o Relativo. A Verdade Absoluta foi definida como sendo as 

Coisas como a mente de Deus as conhece, ao passo que a verdade 

Relativa são as Coisas como a mais elevada razão do Homem as 

compreende. Assim, ao passo que para o Todo o Universo é irreal e 

ilusório, um simples sonho ou resultado de meditação; para as mentes 

finitas que fazem parte deste mesmo Universo e o observam através 

das suas faculdades, ele é verdadeiramente real e assim deve ser 

considerado. Ao reconhecer o ponto de vista absoluto, não devemos 

cometer o erro de negar ou ignorar os fatos e fenômenos do Universo do 

modo como estes se apresentam às nossas faculdades: lembremos que 

não somos o TODO. 

Para dar um exemplo familiar, todos reconhecemos que a Matéria existe 

para os nossos sentidos, e estaríamos errados a mente finita se o não 

reconhecêssemos. Mas, sempre a nossa mente finita compreende a 

afirmação científica que, falando cientificamente, não há nada mais que 

a Matéria; aquilo que chamamos Matéria é considerado como sendo 

simplesmente uma agregação de átomos, os quais são um grupo de 

unidades de forças chamadas elétrons ou íons, que estão em constante 

vibração e movimento circular. Batemos numa pedra e sentimos o 

baque; parece ser uma coisa real, mas é simplesmente o que dissemos 

acima. Mas lembramo-nos que o nosso pé, que sente o baque, também 

é Matéria, e portanto é constituído de elétrons, porque esta matéria 



também é nosso cérebro. E, para melhor dizer, se não fosse por causa 

da nossa Mente, absolutamente não poderíamos reconhecer o pé ou a 

pedra. 

Assim, o ideal do artista ou escultor, que ele tanto esforça para 

reproduzir na tela ou no mármore, parece verdadeiramente real para ele. 

Assim se produzem os caracteres na mente do autor ou dramaturgo, o 

qual procura expressá-los de modo que os outros os possam 

reconhecer. E se isto é verdade no caso da nossa mente fínita, qual não 

será o grau de Realidade nas imagens Mentais criadas na Mente do 

Infinito? õ amigos, para os mortais este Universo de Mentalidade é 

verdadeiramente real; é o único que sempre podemos conhecer, ainda 

que subamos de planos a Planos cada vez mais elevados. Para 

conhecê-lo de outro modo, pela experiência atual, teríamos de ser o 

TODO mesmo. É verdade que quanto mais alto nos elevamos na 

escada - alcançamos as proximidades da mente do Pai - as coisas mais 

visíveis tomam a natureza ilusória das coisas finitas, mas antes que o 

TODO nos retire em si a visão atual não desaparece. 

Assim, não devemos viver acima das formas da ilusão. Desde que 

reconhecemos a natureza real do Universo, procuremos compreender 

as suas leis mentais e nos esforcemos em empregá-las para obtermos 

melhor resultado no nosso progresso através da vida, ao caminharmos 

de um plano a outro plano de existência. As Leis do Universo não são as 

pequenas Leis Férreas, por causa da sua natureza mental. Tudo, exceto 

o TODO, é limitado por elas. Aquilo que está NA MENTE INFINITA DO 

TODO é REAL em grau relativo a esta mesma Realidade que é 

revestida na natureza do TODO. 



Não fiquemos, pois, incertos e atemorizados: somos todos 

FIRMEMENTE CONTIDOS NA MENTE INFINITA DO TODO e nada nos 

pode prejudicar e nos intimidar. Não há força fora do TODO para agir 

sobre nós. Podemos, pois, ficar calmos e tranqüilos. Há um mundo de 

conforto e tranqüilidade nesta realização depois de atingida. Então 

"calmos e tranqüilos repousaremos, embalados no Berço do Abismo"; 

ficando sem perigo no seio dc. Oceano da Mente Infinita, que é o TODO. 

NO TODO, move,remos, viveremos e teremos nossa existência. 

A Matéria não é para nós a Matéria inferior, enquanto vivemos no plano 

da Matéria, apesar de sabermos que é simplesmente uma agregação de 

elétrons ou partículas de Força, que vibram rapidamente e giram umas 

ao redor das outras na formação de átomos; os átomos vibram e giram 

formando moléculas que, por sua vez, formam as grandes massas de 

Matéria. A Matéria não é para nós a Matéria inferior, quando 

prosseguimos nas investigações mais elevadas, e aprendemos dos 

Preceitos herméticos que a Força, da qual os elétrons são unidades, é 

simplesmente uma manifestação da mente do TODO, e assim no 

Universo tudo é simplesmente Metal em sua natureza. Enquanto no 

Plano da Matéria, podemos reconhecer os seus fenômenos, poderemos 

examíná-la (como o fazem todos os Mestres de graus mais ou menos 

elevados), mas fazemo-lo aplicando as forças superiores. Cometeremos 

uma loucura pretendendo negar a existência da Matéria no aspecto 

relativo. Podemos negar o seu domínio sobre nós, devemos fazer, mas 

não devemos ignorar que ela existe em seus aspectos relativos, ao 

menos enquanto no seu plano. 

As Leis da Natureza não são menos constantes ou efetivas, como 

sabemo-lo, apesar de serem simplesmente criações mentais. Elas estão 

em muitos efeitos dos diversos planos. 



Dominamos as leis inferiores aplicando-lhes as que lhes são superiores; 

e somente por este modo. Mas não podemos escapar da Lei e ficar 

inteiramente fora dela. Nada senão O TODO pode escapar da Lei; e isto 

é porque o TODO é a própria LEI, de que todas as Leis procedem. Os 

mais adiantados Mestres podem adquirir os poderes usualmente 

atribuídos aos deuses do homem; e há inúmeras ordens de entes, na 

grande hierarquia da vida, cujas existências e poderes excedem mesmo 

os dos mais elevados Mestres entre os homens a um grau imaginário 

para os mortais. contudo, o mais elevado dos Mestres e o Ente mais 

elevado devem curvar-se à Lei e ser como Nada diante do Todo. De o 

modo que se mesmo estes Entes, cujos poderes excedem o atribuídos 

pelos homens aos seus deuses, estão subordinados à Lei, imaginai qual 

não será a presunção do homem mortal da nossa raça e do nosso grau, 

quando ousa considerar as Leis da Natureza como irreais, visionárias e 

ilusórias, porque chegou a compreender a verdade que as Leis são de 

natureza mental e simples Criações Mentais do TODO. Estas Leis, que 

O TODO destinou para governar as leis, não podem ser desafiadas nem 

argüidas. Enquanto durar o Universo, elas durarão, porque o Universo 

só existe pela virtude destas Leis, que formam o seu vigamento e que 

ao mesmo tempo o mantém. 

O Princípio hermético de Mentalismo, explicando a verdadeira natureza 

do Universo por meio do princípio que tudo é Mental, não muda as 

concepções científicas do Universo, da Vida ou da Evolução. Com 

efeito, a ciência simplesmente corrobora os Ensinamentos herméticos. 

Estes últimos ensinam que a natureza do Universo é Mental, ao passo 

que a ciência moderna disse que ele é Material; ou (ultimamente) que 

ele é Energia, em última análise. Os Preceitos herméticos não caem no 

erro de combater os princípios básicos de Herbert Spencer que afirmam 



a existência de unia "Energia Infinita e Eterna da qual todas as coisas 

procedem". Com efeito, os Hermetistas reconhecem na filosofia de 

Spencer a mais elevada exposição das operações das Leis naturais que 

foram promulgadas até agora, e eles crêem que Spencer foi uma 

reencarnação de um antigo filósofo que viveu no Egito, milhares de anos 

antes e que por último se tinha encarnado como Heráclito, filosofo grego 

que viveu em 500 antes de Cristo. E eles consideram esta idéia da 

"Energia Infinita e Eterna" como partindo diretamente da linha dos 

Preceitos herméticos, sempre com o acréscimo da sua própria doutrina 

que esta Energia (de Spencer) é a Energia da Mente do TODO. Com a 

Chave-Mestra da Filosofia hermética, o estudante poderá abrir várias 

portas das mais elevadas concepções filosóficas do grande filósofo 

inglês, cuja obra manifesta os resultados da preparação das suas 

encarnações precedentes. A sua doutrina a respeito da Evolução e do 

Ritmo está na mais perfeita concordância com os Preceitos herméticos 

sobre o Princípio do Ritmo. 

Assim, o estudante do Hermetismo não deve desprezar quaisquer 

destes pontos de vista científicos a respeito o Universo. Todos devem 

ser interrogados para se concluir e compreender o princípio oculto que 

"O TODO é Mente; o Universo é Mental e criado na Mente d'O TODO". 

Eles crêem que os outros seis dos Sete Princípios se adaptarão a esta 

doutrina científica e servirão para esclarecê-la. Não há que admirar, ao 

encontrarmos a influência do pensamento hermetista nos primitivos 

filósofos da Grécia, em cujas idéias fundamentais se baseiam em 

grande parte as teorias da ciência moderna. A aceitação do Primeiro 

Princípio hermético (o de Mentalismo) é o único grande ponto de 

diferença entre a ciência moderna e os estudantes hermetistas, mas a 

Ciência se dirige gradualmente para o lado dos hermetistas nas suas 



apalpadelas no meio da escuridão para encontrar um caminho de saída 

do Labirinto em que vaga nas suas pesquisas pela Realidade. 

O fim desta lição é gravar na mente dos nossos estudantes a verdade 

que, para todos os intentos e propósitos, o Universo e suas leis, seus 

fenômenos, são justamente REAIS, que mesmo o Homem está incluído 

nelas, de modo que poderiam estar sob a hipótese de Materialismo ou 

Energismo. Sob qualquer hipótese o Universo no seu aspecto exterior é 

mutável e transítório; e por isso sem substancialidade e realidade. Mas 

(notai o outro pólo da verdade), sob qualquer das mesmas hipóteses, 

somos compelidos a, AGIR E VIVER COMO se as coisas transitórias 

fossem reais e substanciais. Há sempre esta diferença entre as diversas 

hipóteses, ; que sob os velhos pontos de vista o Poder Mental era 

ignorado como Força Natural, ao passo que sob o Mentalismo ele se 

torna uma grande Força Natural. Esta diferença revoluciona a Vida 

daqueles que compreendem este Princípio, as leis que dele resultam e 

as suas práticas. 

De modo que todos os estudantes devem compreender as vantagens do 

mentalismo e aprender a conhecer, usar e aplicar as leis que dele 

resultam. Mas não devem cair na tentação que, como diz o Caibalion, 

domina os falsos sábios e os deixa hipnotizados pela aparente 

irrealidade das coisas, tendo como conseqüência eles andarem para 

trás como desvairados, vivendo num mundo de sonhos, ignorando o 

trabalho e a vida do homem, sendo o seu fim "quebrarem-se contra as 

rochas e se despedaçarem pelos elementos, por causa da sua loucura". 

Em primeiro lugar vem o exemplo do sábio, que a mesma autoridade 

estabelece do modo seguinte: "ele emprega a Lei contra as Leis, o 

superior contra o inferior e pela Arte da Alquimia transmuta o que é 

desagradável no que é agradável e deste modo triunfa." Seguindo a 



autoridade, combatamos também a falsa sabedoria (que é uma loucura), 

que ignora a verdade: "O Domínio não consiste em visões e sonhos 

anormais, em vida e imaginações fantásticas, mas sim no emprego das 

forças superiores contra as inferiores, escapando assim das penas dos 

planos inferiores pela vibração nos superiores." Lembrai-vos, sempre, 

estudantes, que "a Transmutação não é uma presunçosa denegação, 

mas sim a arma ofensiva do Mestre". As citações acima são do 

Caibalion e são dignas de serem conservadas na memória do 

estudante. 

Nós não vivemos num mundo de sonhos, mas sim num Universo que, 

enquanto relativo, é real tanto quanto as nossas vidas e ações são 

interessadas. A nossa ocupação no Universo não é negar a sua 

existência, mas sim viver, empregando as Leis para nos elevarmos do 

inferior ao superior, fazendo o melhor que podemos sob as 

circunstâncias que aparecem cada dia, e vivendo, tanto quanto é 

possível, para as nossas idéias elevadas e os nossos ideais. O 

verdadeiro fim da Vida não é conhecido pelo homem neste plano; as 

maiores autoridades e a nossa própria intuição dizem-nos que não 

cometeríamos erro vivendo do modo melhor que pudermos, e segundo a 

tendência Universal no mesmo ponto, apesar das aparentes evidências 

em contrário. Todos estamos no Caminho, e a estrada conduz sempre 

para cima, deixando muitos lugares atrás. 

Lede a mensagem do Caibalion, e segui o exemplo do sábio, fugindo do 

erro do falso sábio que perece por causa da sua loucura. 

Capítulo VII - O Todo em Tudo 



"Enquanto Tudo está n'O TODO, é também verdade que O TODO está 

em Tudo. Aquele que compreende realmente esta verdade alcançou o 

grande conhecimento." - O CAIBALION 

Quantas vezes a maioria das pessoas ouviram repetir a declaração que 

a sua Divindade (chamada por muitos nomes) era "Todo em Tudo,,, e 

quão Pouco suspeitaram elas da verdade oculta, encoberta por estas 

palavras tão descuidadamente pronunciadas? A expressão comumente 

usada é uma sobrevivência da antiga máxima hermética acima citada. 

Como diz o Caibalion: "Aquele que compreende realmente esta verdade 

alcançou o grande conhecimento." E, sendo assim, permiti-nos examinar 

esta verdade, cujo conhecimento tanto significa. Nesta exposição da 

verdade - esta máxima hermética - está encoberta uma das maiores 

verdades filosóficas, científicas e religiosas. 

Nós vos explicamos o Preceito hermético a respeito da Natureza mental 

do Universo: a verdade que "o Universo é Mental; ele está dentro da 

Mente d'O TODO". Diz o Caibalion na passagem citada acima: "Tudo 

está n'O TODO." Mas note-se também a declaração correlativa, que: "É 

também verdade que O TODO está em TUDO." Esta declaração 

aparentemente contraditória é reconciliável pela Lei do Paradoxo. É, 

aliás, uma exata declaração hermética das relações que existem entre o 

TODO e o seu Universo mental. Vimos que "Tudo está n'O TODO", 

vejamos agora o outro aspecto do assunto. 

Os Ensinos herméticos são, com efeito, que o Todo está iminente 

(permanece, está inerente, habita) no seu Universo, e em cada 

partícula, unidade ou combinação, dentro do Universo. Esta expressão é 

geralmente ilustrada pelos Instrutores com uma referência ao Princípio 

de Correspondência. O Instrutor ensina o discípulo a formar uma 



Imagem mental de uma coisa, uma pessoa ou uma idéia, porque todas 

as coisas têm uma forma mental; dando como exemplo o ator dramático 

que forma uma idéia dos seus caracteres, ou um pintor ou escultor que 

forma uma imagem de um ideal que ele procura exprimir pela sua arte. 

Neste caso, o estudo ante deve compreender que, enquanto a imagem 

tem a sua existência e ser somente em sua própria mente, ao mesmo 

tempo ele, o estudante, autor, dramaturgo, pintor ou escultor, está em 

certo sentido imanente, e permanece, habita, na imagem mental. Em 

outras palavras, toda a virtude, vida, espírito e realidade da imagem 

mental é derivada da mente ímanente do pensador. Considerai isto por 

um momento e logo compreendereis a idéia. 

Para tomarmos um exemplo moderno, diremos que Otelo, lago, Hamlet, 

Lear, Ricardo III, existiram somente na mente de Shakespeare, no 

tempo da sua concepção ou criação. E ainda, Shakespeare também 

existiu em cada um destes caracteres, dando-lhes a sua vitalidade, 

espírito e ação. Qual é o et espírito)> dos caracteres que conhecemos 

como Micawber, Oliver Twist, Uriah Heep; será Dickens, ou cada um 

destes caracteres terá um espírito pessoal, independente do seu 

criador? Têm a Vênus de Medici, a Madona Sixtina, o Apolo de 

Belvedere, espírito e realidade de si próprios, ou representam eles o 

poder espiritual e mental dos seus criadores? A Lei de Paradoxo 

demonstra que as duas proposições são verdadeiras, consideradas no 

seu próprio ponto de vista. Micawber é Micawber e é também Dickens. 

E, demais, enquanto que Micawber pode ser dito Dickens, o mesmo 

Dickens não é idêntico a Micawber. O homem, como Micawber, pode 

exclamar: "O Espírito do meu Criador está inerente em mim e, apesar 

disso, eu não sou ELE!" Quão diferente é esta da horrível mela-

@,erdade tão estrondosamente anunciada por alguns dos falsos sábios, 



que enchem a atmosfera dos seus gritos: "Eu sou Deus!" Imaginai o 

pobre diabo de Micawber ou de Uriah Heep, gritando: "Eu sou 

DI'Ckens"; ou algum dos humildes bobos das peças de Shekespeare, 

anunciando com grandiloqüência: "Eu sou Sbakespeare!" O TODO está 

até na minhoca, contudo, a minhoca está longe de ser o TODO. E até, é 

de admirar que, conquanto a minhoca só exista como uma ooisa 

humilde, criada e tendo a sua existência na Mente do TODO, ele, O 

TODO, esteja imanente na minhoca e nas partículas que a formam. 

Haverá talvez um mistério maior que o de Tudo n'O TODO, e O TODO 

em Tudo? 

O estudante perceberá no correr da obra que os exemplos dados acima 

são necessariamente imperfeitos e inadequados, porque representam a 

criação de imagens mentais na mente fínita, ao passo que o Universo é 

criação da Mente Infinita e a diferença entre os dois pólos as separa.  

E assim é simplesmente uma questão de grau, porque em ambas o 

mesmo Princípio está em operação: o Princípio de Corres-pondência 

manifesta-se nelas. "O que está em cima é como o que está embaixo; e 

o que está embaixo é como o que está em cima." 

E, no grau em que o Homem realize a existência do Espírito que está 

imanente no seu ser, ele subirá na escada espiritual da vida. Eis o que 

significa desenvolvimento espiritual: o reconhecimento, a realização e 

manifestação do Espírito dentro de nós. Procurai não esquecer-vos 

desta última definição: a do desenvolvimento. Ela contém a Verdade da 

verdadeira Religião. 

Existem muitos planos de Existência, muitos subplanos de Vida, muitos 

graus de existência no Universo. E tudo depende do avançamento dos 

entes na escada, cuja ponta mais inferior é a mais grosseira matéria, e a 



mais superior sendo separada somente pela mais pequena divisão do 

ESPÍRITO Do TODO. Nesta Escada da Vida, tudo se move em cima e 

embaixo. Todos estão no cam inho, Cujo fim é o TODO. Todo o 

progresso é uma volta à Morada própria. Tudo está em cima e embaixo, 

apesar de todas as aparências contraditórias. Tal é a mensagem do 

Iluminado. 

Os Preceitos herméticos referentes ao processo da Criação Mental do 

Universo são que, no começo do Ciclo de Criação, O TODO, em seu 

aspecto de Existência projeta a sua Vontade sobre o seu aspecto de 

Estado, e o processo de criação começa. 

Dizem que o processo consiste no abaixamento da Vibração até que é 

alcançado um grau bem inferior de energia vibratória, no qual ponto é 

manifestada a forma mais grosseira possível da Matéria. Este processo 

é chamado o estado de Involução, em que o TODO está involuído, ou 

envolvido dentro da sua criação. Este processo é considerado pelos 

hermetistas como tendo correspondência com o processo mental de um 

artista, escritor ou inventor, que também, fica envolvido na sua criação 

mental como quase esquecendo a sua própria existência e que, por 

algum tempo, quase vive na sua criação. Se em vez de envolvido 

usarmos a palavra êxtase, talvez possamos dar uma pequena idéia do 

que queremos dizer. 

Este estado Involutivo da Criação é muitas vezes chamado a Efusão da 

Energia Divina, como o estado Evolutivo é chamado Infusão. O pólo 

extremo do processo de Criação é considerado como sendo o mais 

afastado movido pelo TODO, enquanto que o princípio do estado 

Evolutivo é considerado como o princípio da volta do pêndulo do Ritmo; 



sendo expressa em todos os Ensinos herméticos uma idéia de volta à 

casa. 

Os Preceitos são que durante a Elusão, as vibrações tor, nam-se cada 

vez mais inferiores até que finalmente a restringência cessa, e as 

vibrações de volta começam. Mas há uma diferença: ao passo que na 

Elusão as forças criadoras manifestam-se compactamente e como um 

todo, no começo do estado Evolutivo ou de Infusão, é manifestada a Lei 

de Individualização, que é a tendência a separar em Unidas de Força, 

até que finalmente aquilo que se separou do TODO como energia não 

individualizada volte à sua fonte como Unidade de Vida altamente 

desenvolvida, tendo subido de mais a mais na escada por meio da 

Evolução Física, Mental e Espiritual. 

Os antigos hermetistas usam a palavra Meditação, ao descrever o 

processo da criação mental do Universo na Mente do TODO, a palavra 

contemplação sendo também freqüentemente empregada. Mas a idéia 

entendida parece ser a do emprego da Atenção Divina. Atenção é uma 

palavra derivada de um verbo latino, que significa estender-se, 

desdobrar-se, e também o ato de. Atenção é realmente um 

desdobramento mental, uma extensão da energia mental, de modo que 

a idéia interior é facilmente compreendida quando examinamos o 

significado real da Atenção,. 

Os Ensinos herméticos a respeito do processo de Evolução são os que 

o Toi)o, tendo meditado no princípio da Criação, tendo estabelecido 

então os fundamentos materiais do Universo, tendo pensado na sua 

existência, gradualmente desperta da sua Meditaação e assim começa a 

manifestar o processo de Evolução, nos planos material, mental e 

espiritual, sucessivamente e em ordem. Então o movimento de 



ascensão começa, e tudo começa a mover-se para a mansão espiritual. 

A Matéria torna-se menos grosseira; as Unidades nascem à existência; 

as combinações começam a formar-se; a Vida aparece e manifesta-se 

em formas cada vez mais elevadas; e a Mente torna-se cada vez mais 

evidente, as vibrações sendo constantemente mais elevadas. Em 

resumo, o promso total da Evolução, em todas as suas fases, começa e 

procede de acordo com as Leis estabelecidas do processo de Infusão. 

Todas ocupam eons e eons do tempo do Homem, cada eon contendo 

muitos milhões de anos; porém, como nos diz o Iluminado, a criação 

inteira, incluindo a Involução e a Evolução de um Universo, é para o 

TODO simplesmente como um piscar de olhos. No fim dos inúmeros 

ciclos de eons de tempo, O TODO retira a sua Atenção, sua 

Contemplação e Meditação do Universo, porque a Grande Obra está 

acabada e Tudo está retirado no TODO de que provém. Mas, 6 Mistério 

dos Mistérios!, o Espírito de cada alma não é aniquilado, mas sim 

expandido infinitamente, a Criatura e o Criador são confundidos. Tal é a 

relação do Iluminado! 

A precedente ilustração da meditação e do subseqüente despertamento 

da meditação do TODO é mais um esforço dos Instrutores para 

descrever o processo Infinito por um exemplo finito. E, ainda: O que está 

em cima é como o que está embaixo, e o que está embaixo é como o 

que está em cima. A diferença é somente em grau. E assim COMO O 

TODO desperta-se da meditação sobre o Universo, assim o Homem (no 

tempo) cessa de manifestar no Plano Material, e retira-se cada vez mais 

no Espírito presente, que é realmente O Ego Divino. 

Há um assunto maior de que desejamos falar-vos nesta lição, e que nos 

levaria imediatamente a uma invasão do campo da especulação 

metafísica; contudo, o nosso fim é simplesmente mostrar a futilidade de 



tais especulações. Aludimos à questão que inevitavelmente vem à 

mente de toclos os pensadores que se aventuraram a investigar a 

Verdade. A pergunta é: POR QuE criou o TODO os Universos? A 

pergunta pode ser feita de diferentes formas, mas a que vai acima é o 

essencial da investigação. 

Os homens esforçaram-se para responder a esta pergunta, mas ainda 

não há resposta digna de nome. Muitos imaginaram que o TODO tem 

muito a ganhar com isto, mas isto é absurdo; porque, que poderia 

ganhar O TODO que já não possua? Outros deram a resposta na idéia 

que o TODO quis que tudo amasse, e outros que ele criou por prazer e 

divertimento, ou porque estava só, ou para manifestar o seu poder: 

todas respostas e idéias pueris, qualidades do período infantil do 

pensamento. 

Outros acreditaram descobrir o mistério afirmando que o TODO achou-

se impelido a criar, pela razão da sua própria natureza interna, o seu 

instinto criador, Esta idéia é mais adiantada que as outras, mas o seu 

ponto fraco está na idéia de que o TODO é impelido por alguma coisa, 

quer interna, quer externa. Se a sua natureza interna, ou instinto criador, 

impele-o a fazer as coisas, então a natureza interna ou o instinto criador 

seria o Absoluto, em vez do TODO, e neste caso esta parte da 

proposição está errada. E, ainda, o TODO cria e manifesta, e parece ter 

muitas qualidades de satisfações em fazê-lo. E é difícil de escapar da 

conclusão que, em grau infinito, ele poderia ter o que corresponde no 

homem a uma natureza inata, ou um instinto criador, correspondente a 

um infinito I)esejo e Vontade. Não poderia agir sem Querer agir; e não 

poderia Querer agir sem Desejar agir; e não Desejaria agir sem 

Satisfação nisso. E todas estas coisas pertenceriam a uma Natureza 

Infinita, e podem ser consideradas como estando de acordo com a Lei 



de Correspondência. Mas, ainda, preferimos considerar O TODO como 

agindo inteiramente LIVRE de toda influência, tanto interna como 

externa. Isto é o problema que se apóia na raiz da dificuldade, e a 

dificuldade que se apóia na raiz do problema. 

Falando estritamente, não se poderá dizer que haja uma Razão para o 

TODO agir, porque uma razão implica uma causa, e o TODO está acima 

da Causa e do Efeito, exceto quando ele quer tomar-se causa, tempo 

em que o Princípio é posto em movimento. Assim, dizeis, o assunto é 

Incompreensível, justamente como o TODO é incognoscível. 

Justamente como dizemos simplesmente que o TODO "É", assim 

também somos obrigados a dizer que O TODO AGE PORQUE AGE. 

Enfim, O TODO é toda Razão em si mesma, toda Lei em si mesma, toda 

Ação em si mesma; e pode-se dizer que, em verdade, o TODO é a sua 

própria Razão, a sua própria Lei, a sua própria Ação; ou que o TODO, a 

sua Razão, a sua Ação, a sua Lei, são um, com todos estes nomes 

sendo de uma só coisa. Na opinião dos que vos dão estas lições, a 

resposta se encerra no PRÓPRIO INTIMO DO TODO, junto com o seu 

Segredo de Existência. 

A Lei de Correspondência, na nossa opinião, compreende somente este 

aspecto do TODO, que pode ser chamado o aspecto de ESTADO. 

O lado oposto deste aspecto é o aspecto de EXISTÊNCIA, no qual todas 

as Leis perdem-se na LEI, todos os Princípios imergem no PRINCÍPIO; 

e o TODO, o PRINCÍPIO, a EXISTÊNCIA, SãO IDÊNTICOS ENTRE SI 

(uns aos outros). Por isso, as especulações metafísicas sobre este 

ponto são fúteis. Entramos aqui no assunto, simplesmente para mostrar 

que conhecemos a pergunta e também o absurdo das respostas 

ordinárias das metafísicas e teologias. 



Em conclusão, poderá ser de interesse aos estudantes dizer-lhes que 

apesar de muitos dos antigos e modernos Preceitos herméticos 

tenderem a aplicar o Princípio de Correspondência à questão, com o 

que resulta a conclusão da Natureza Intima, mesmo assim as lendas 

contam que Hermes, o Grande, sendo interrogado sobre esta questão 

pelos seus adiantados discípulos, respondeu-lhes FECHANDO OS 

SEUS LÁBIOS COM FIRMEZA e não dizendo uma palavra, indicando 

que NÃO HAVIA RESPOSTA. Mas, então, ele podia ter entendido de 

aplicar o axioma da sua filosofia, que diz: "Os lábios da Sabedoria estão 

fechados, exceto aos ouvidos do Entendimento", significando que ainda 

os seus discípulos adiantados não possuíam o Entendimento que os 

habilitava ao Preceito. Seja como for, se Hermes possuía o Segredo, ele 

deixou de o comunicar, e embora o mundo tome muito interesse, OS 

LÁBIOS DE HERMES ESTÃO FECHADOS a este respeito. E quando o 

Grande Hermes hesitou em falar, qual mortal poderá atrever-se a 

ensinar? 

Porém, deveis lembrar que ainda que seja aquela a resposta deste 

problema, se porventura há uma resposta, permanece a verdade que: 

"Enquanto Tudo está n'O TODO, é também verdade que O TODO está 

em Tudo." O Preceito é enfático. E podemos acrescentar-lhe as palavras 

conclusivas de citação:"Aquele que compreende realmente esta verdade 

alcançou o grande conhecimento."  

Capítulo VIII - Os Planos de Correspondência  

"O que está em cima é como o que está embaixo, e o que está embaixo 

é como o que está em cima." 

O Segundo Grande Princípio hermético explica a verdade que há uma 

harmonia, uma correlação e correspondência entre os diferentes planos 



de Manifestação, Vida e Existência. Esta afirmação é uma verdade 

porque tudo o que está incluído no Universo emana da mesma fonte, e 

as mesmas leis, princípios e característicos se aplicam a cada unidade, 

ou combinação de unidades de atividade, assim como cada uma 

manifesta seus fenômenos no seu próprio plano. 

Para um fim de conveniência do pensamento e do estudo, a Filosofia 

hermética considera que o Universo pode ser dividido em três grandes 

classes de fenômenos, conhecidas como os Três Grandes Planos 

denominados: 

I. O Grande Plano Físico. 

II. O Grande Plano Mental. 

III. O Grande Plano Espiritual. 

Estas divisões são mais ou menos artificiais e arbitrárias, porque a 

verdade é que todas as três divisões não são senão graus ascendentes 

da grande escada da Vida, o ponto mais baixo da qual é a Matéria não 

diferenciada, e o ponto mais elevado o Espírito. E, aliás, os diversos 

Planos penetram uns nos outros, assim esta não sólida e exata divisão 

pode ser colocada entre os mais elevados fenômenos do Plano Físico e 

o mais inferior do Plano Mental; ou entre os mais elevados do mental e 

os mais baixos do Físico. Enfim, os Três Grandes Planos podem ser 

considerados como três grandes grupos de graus de Manifestação vital. 

Apesar do fim deste pequeno livro não nos permitir entrarmos em 

extensa discussão ou explicação do objeto destes diferentes planos, 

contudo, pensamos ser bom dar aqui uma descrição geral dos mesmos. 



A princípio devemos considerar bem a pergunta tantas vezes feita pelo 

neófito, que deseja ser informado a respeito do significado da palavra 

"Plano", termo que tem sido muito usado e pouco explicado em muitas 

obras de ocultismo. A pergunta é geralmente expressa assim: "É um 

Plano um lugar tendo dimensões, ou é simplesmente uma condição ou 

estado?" Respondemos: "Não; não é um lugar, nem uma dimensão 

ordinária do espaço; é ainda mais que um estado ou uma condição e, 

apesar disso, o estado ou a condição é um grau de dimensão, em 

escala sujeita à medida." Um tanto paradoxal, não é verdade? Porém 

examinemos a matéria. Uma "dimensão", vós o sabeis, é "uma Medição 

em linha reta, em relação à medida", etc. As dimensões ordinárias do 

espaço são comprimento, largura e altura, ou talvez comprimento, 

largura, altura, espessura ou circunferência. Há uma outra dimensão das 

coisas criadas, ou medida em linha reta, conhecida pelos ocultistas, 

como também por cientistas, apesar destes últimos não a chamarem 

com o termo "dimensão"; e esta nova dimensão, que futuramente será a 

mais investigada como Quarta Dimensão, é a marca usada na 

determinação dos graus ou Planos. 

Esta Quarta Dimensão pode ser chamada a Dimensão da Vibração. 

Este é um fato bem conhecido para a moderna ciência, como para os 

hermetistas, que estabeleceram a verdade no seu Terceiro Princípio 

hermético, que "tudo se move, tudo vibra, nada está parado". Desde as 

manifestações mais elevadas até às mais baixas, todas as coisas 

vibram. Não somente elas vibram em diferentes coeficientes de 

movimento, mas também em díversas direções e de diferentes 

maneiras. Os graus de coeficiente das vibrações constituem os graus de 

medição na Escala de Vibrações, ou em outras palavras, os graus da 

Quarta Dimensão. E estes graus,formam o que os ocultístas chamam 



"Planos". O mais elevado grau de vibração constitui o plano mais 

elevado e a mais elevada manifestação da Vida que ocupa este plano. 

Assim, apesar de um plano não ser um lugar, nem ainda um estado ou 

uma condição, ele possui as qualidades de ambos. Desejaríamos dizer 

mais sobre o assunto da escala das Vibrações nas nossas próximas 

lições, em que consideraremos o Princípio hermético de Vibração. 

Deveis lembrar-vos agora que os Três Grandes Planos não são as 

divisões atuais dos fenômenos do Universo, mas simplesmente termos 

arbitrários empregados pelos hermetistas para facilitar o pensamento e 

o estudo dos vários graus e formas da atividade e da vida universal. O 

átomo de matéria, a unidade de força, a mente do homem e a existência 

do arcanjo são graus de uma escala, e fundamentalmente a mesma 

coisa, a diferença sendo simplesmente uma questão de grau e 

coeficiente de vibração; todas são criações do TODO, e só têm sua 

existência na Infinita Mente do TODO. 

Os hermetistas subdividem cada um destes Três Grandes Planos em 

Sete Planos menores, e cada um destes são também subdivididos em 

sete sub planos, todas as divisões sendo mais ou menos arbitrárias, 

penetrando umas nas outras, e adotadas somente para conveniência do 

estudo científico e para a idéia. 

O Grande Plano Físico, com seus Sete Planos menores, é a divisão dos 

fenômenos do Universo que inclui todos os que são relativos às coisas, 

forças e manifestações físicas ou mentais. Inclui todas as formas do que 

chamamos Matéria e todas as formas do que chamamos Energia ou 

Força. Deveis saber, porém, que a Filosofia hermética não reconhece a 

Matéria como uma "coisa em si", ou como tendo uma existência 

separada constante na mente do ToDo. Os Ensinamentos são que a 



Matéria é antes uma forma da Energia; ela é a Energia num coeficiente 

inferior de vibrações de certa espécie. E de acordo com isto os 

hermetistas classificam a Matéria como a extremidade inferior da 

Energia, e dão-lhe três dos Sete Planos Menores do Grande Plano 

Físico. 

Estes Sete Menores Planos Físicos são os seguintes: 

I . O Plano da Matéria (A) 

II. O Plano da Matéria (B) 

III. O Plano da Matéria (C) 

IV. O Plano da Substância Etérea 

V. O Plano da Energia (A) 

VI. O Plano da Energia (B) 

VII. O Plano da Energia (C) 

O Plano da Matéria (A) compreende as formas da Matéria em suas 

formas de sólidos, líquidos e gasosos como geralmente reconhecem os 

livros dos físicos. O Plano da Matéria (B) compreende certas formas 

mais elevadas e mais sutis da Matéria, cuja existência a ciência 

moderna está reconhecendo agora, os fenômenos da Matéria Radiante, 

nas suas fases de radium, etc., que contém a subdivisão inferior deste 

Plano Menor. O Plano da Matéria (C) compreende as formas da matéria 

mais sutil e tênue, cuja existência não é suspeitada pelos cientistas 

ordinários.  



O Plano da Substância Etérea compreende o que a ciência chama "O 

Éter", uma substância de extrema tenuidade e elasticidade, que penetra 

todo o Espaço do Universo, e age como mediador para a transmissão 

de ondas de energia, como a luz, o calor, a eletricidade, etc. Esta 

substância Etérea forma um elo de relação entre a Matéria (assim 

chamada) e a Energia e participa da natureza de ambas. os Preceitos 

herméticos, contudo, ensinam que este plano tem sete subdivisões 

(como têm todos os Planos Menores.), e que com efeito existem sete 

éteres, em vez de um só. 

Imediatamente acima do Plano da Substância Etérea está o Plano da 

Energia (A), que compreende as formas ordinárias da Energia 

conhecida pela ciência, sendo, respectivamente, estes sete sub planos, 

o Calor, a Luz, o Magnetismo, a Eletricidade e a Atração incluindo a 

Gravitação, a Coesão, a Afinidade Química, etc. e várias outras formas 

de energia indicada pelas experiências científicas mas ainda não 

classificadas. O Plano da Energia (B) compreende sete sub planos de 

formas elevadas da energia ainda não descoberta pela ciência, mas que 

têm sido apelidadas "As Forças Mais Sutis da Natureza" e que são 

consideradas em ação nas manifestações de certas formas de 

fenômenos Mentais e pelas quais tais fenômenos são possíveis. O 

Plano da Energia (C) compreende sete sub planos de energia tão 

elevadamente organizados, que eles contêm muitos característicos da 

vida, mas que não é reconhecido pela mente dos homens no Plano 

ordinário de desenvolvimento, sendo útil só ao uso dos entes do Plano 

Espiritual; tal energia nem é sonhada pelo homem ordinário, e pode ser 

considerada quase como a força divina. Os entes que a empregam são 

como deuses comparados com os mais elevados tipos humanos 

conhecidos por nós, 



O Grande Plano Mental compreende as formas de pensamentos 

viventes conhecidas por nós na vida ordinária, bem como certas outras 

formas só bem conhecidas dos ocultistas. A classificação dos Sete 

Menores Planos Mentais é mais ou menos satisfatória e arbitrária (se 

não for acompanhada por esmeradas explicações que estão fora do fim 

desta obra particular; contudo vamos mencioná-los. Eles são os 

seguintes: 

I . O Plano da Mente Mineral 

II. O Plano da Mente Elemental (A) 

III.O Plano da Mente Vegetal 

IV.O Plano da Mente Elemental (B) 

V. O Plano da Mente Animal 

VI. O Plano da Mente Elemental (C) 

VIl. O Plano da Mente Hominal. 

O Plano da Mente Mineral compreende os estados ou as condições das 

unidades, entidades, ou grupos e combinações das mesmas, que 

animam as formas conhecidas por nós como minerais, químicas, etc. 

Estas entidades não podem ser confundidas com as moléculas, os 

átomos e os corpúsculos, que são simplesmente os corpos ou as formas 

materiais destas entidades, assim como o corpo de um homem é a sua 

forma material e não ele mesmo. Estas entidades podem ser chamadas 

espíritos em certo sentido, e seres viventes de um grau inferior de 

desenvolvimento, vida e mente, exatamente um Pouco maior que as 

unidades da energia vivente que compreendem as mais elevadas 



subdivisões do mais elevado Plano Físico. A mente média não quer 

geralmente atribuir a possessão da mente, espírito ou vida ao reino 

Mineral, mas todos os ocultistas reconhecem a existência dela e a 

ciência moderna move-se rapidamente para o ponto de vista do 

Hermetismo, a respeito deste assunto. As moléculas, os átomos C OS 

corpúsculos têm seus amores e ódios, suas semelhanças e 

dessemelhanças, atrações e repulsões, afinidades e desafinidades, etc., 

e muitas das mais intrépidas mentes de ciência moderna expressaram a 

opinião que o desejo e a vontade, as eitoções e sentimentos, dos 

átomos simplesmente diferem em grau dos que os homens têm. 

Não temos espaço para argumentar sobre este assunto. Todos os 

ocultistas conhecem isto, e outros se referiram às diversas obras 

científicas mais recentes para corroboração exterior. Estas são as sete 

subdivisões usuais deste plano. 

O Plano da Mente Elemental (A) compreende o estado ou a condição, e 

grau de desenvolvimento mental e vital de uma classe de entidade 

desconhecidas ao homem médio, mas reconhecidas pelos ocultistas. 

Elas são invisíveis aos sentidos ordinários do homem, mas não obstante 

existem e têm a sua parte do Drama do Universo. O seu grau de 

inteligência está entre o das entidades minerais e químicas, de um lado, 

e das entidades do reino vegetal do outro. Também neste plano há sete 

subdivisões. 

O Plano da Mente Vegetal, em suas sete subdivisões, compreende os 

estados ou as condições das entidades contidas nos reinos do Mundo 

Vegetal, os fenômenos vitais e mentais que as pessoas de inteligência 

média justamente bem compreendem, tendo sido publícadas na última 

década muitas obras novas e interessantes sobre a "Mente e a Vida nas 



Plantas". As Plantas têm vida, mente e espírito, tão bem como os 

animais, o homem e o super-homem. 

O Plano da Mente Elemental (B), nas suas sete subdivisões, 

compreende os estados e as condições de uma forma mais elevada das 

entidades elementais ou invisíveis, tendo a sua parte na obra geral do 

Universo, cuja mente e vida forma uma parte da e-,cada entre o Plano 

da Mente Vegetal e o Plano da Mente Animal, as entidades participando 

da natureza de ambos. 

O Plano da Mente Animal, nas suas sete subdivisões, compreende os 

estados e as condições de entidades, entes ou espíritos que animam as 

formas animais da vida, familiares a nós todos. Não é necessário entrar 

em detalhes a respeito deste reino ou plano de vida, porque o mundo 

animal nos é tão familiar como o nosso próprio. 

O Plano da Mente Elemental (C), nas suas sete subdivisões, 

compreende as entidades ou entes invisíveis, como são todas as formas 

elementais, que participam da natureza da vida animal e da humana em 

certo grau e certas combinações. As formas mais elevadas são meio-

humanas em inteligência. 

O Plano da Mente Humana, nas suas sete subdivisões, compreende as 

manifestações da vida e da mentalidade que são comuns ao Homem, 

nos seus vários graus e divisões. Nesta relação sabemos que o homem 

médio atual ocupa a quarta subdivisão do Plano da Mente Humana, e 

somente o mais inteligente cruzou as fronteiras da Quinta Subdivisão. A 

raça gastou milhões de anos para alcançar esta posição, e serão 

necessários muitos mais anos para que ela passe a sexta e a sétima 

subdivisões e vá além delas. Mas, lembraí-vos que existiram raças 

antes de nós que passaram por esses degraus e nos planos mais 



elevados. A nossa própria raça é a quinta (com restos da quarta) que 

pôs os pés no Caminho. Contudo, há alguns espíritos avançados da 

nossa própria raça que ultrapassaram as massas, e que passaram a 

sexta e a sétima subdivisões, e muito poucos entes estão acima deles. 

O homem da Sexta Subdivisão será o "Super-Homem"; e o da Sétima 

"O Homem de Cima". 

Na nossa consideração dos Sete Planos Mentais Menores, nós nos 

referimos aos Três Planos Elementáis em sentido geral. Não queremos 

entrar em detalhes sobre este assunto, porque esta obra limita-se a 

tratar da filosofia e dos preceitos em geral. Mas podemos dizer-vos 

mais, com o fim de dar-vos uma pequena idéia mais clara das relações 

destes planos aos mais fami res deles: os Planos Elementais têm a 

mesma relação com os planos do Mentalidade e da Vida Mineral, 

Vegetal, Animal e Hominal, como as claves pretas do piano têm para 

com as claves brancas. As claves brancas são suficientes para produzir 

a música, mas há certas escalas ' melodias e harmonias em que as 

claves pretas têm a sua parte, e em que a sua presença é necessária. 

São necessários também como elos de uitião da condição do espírito; 

são entidades-estados, entre os outros diversos planos, certas formas 

de desenvolvimento podendo ser atingidas nele; este último resultado 

dando ao leitor que pode ter entre as linhas uma nova luz sobre o 

processo de Evolução, e uma nova chave da porta secreta dos lábios da 

vida entre um reino e o outro. Os grandes reinos dos Elementais são 

muito reconhecidos por todos os ocultistas, e os escritos esotéricos 

estão cheios de menção deles. Os leitores de "Zanoni" de Bulwer Lytton 

e outras obras semelhantes poderão reconhecer as entidades que 

habitam estes planos de vida. 



Passando do Grande Plano Mental ao Grande Plano Espiritual, que 

poderemos dizer? Como poderemos explicar estes estados mais 

elevados do Ente, da Vida e da Mente, às mentes ainda inábeis para 

compreender e entender as mais elevadas subdivisões do Plano da 

Mente Hominal? 

A tarefa é impossível. Poderemos falar só nos termos mais gerais. 

Como pode a Luz ser descrita a um homem nascido cego? Como 

explicar o açúcar a um homem que nunca comeu coisa doce, ou a 

harmonia a um que nasceu surdo? 

Tudo o que podemos dizer é que os Sete planos Menores do Grande 

Plano Espiritual (cada Plano Menor tendo suas sete subdivisões) 

compreende os Entes que possuem a Vida, a mente e a Forma acima 

da do Homem atual como a deste último é acima do verme terrestre, do 

mineral ou ainda de certas formas da Energia ou Matéria. A Vida destes 

Entes é tão transcendental para nós, que ainda não podemos pensar 

nos detalhes dos mesmos; as suas Mentes são tão transcendentes que 

para eles nos parecemos pensar um pouquinho, e os nossos processos 

mentais lhes parecem simplesmente como um processo material; a 

Matéria de que as suas formas são compostas são dos Planos mais 

elevados da Matéria, contudo, muitos disseram que eles estão presos 

na Pura Energia. Que se poderá dizer de tais Entes? 

Nos Sete Planos Menores do Grande Plano Espiritual existem Entes que 

poderemos chamar Anjos, Arcanjos, Semideuses. No Plano Menor mais 

baixo vivem estas grandes almas que chamamos Mestres e Adeptos. 

Acima deles fica a Grande Hierarquia das Hostes Angélicas, 

inconcebíveis ao homem; e acima destas ficam os que podem ser 

chamados sem irreverência Os Deuses, tão elevados na escada da 



existência estão eles, pois que a sua existência, inteligência e poder são 

semelhantes aos atríbuídos pelas raças de homens às suas concepções 

da Divindade. Estes Entes estão ainda além dos mais elevados vôos da 

imaginação humana, e o epíteto Divino é o único que lhes é aplicável. 

Muitos destes Entes como também as Hostes Angélicas tomam muito 

interesse nos negócios do Universo e têm uma parte importante neles. 

Estas Invisíveis Divindades e Anjos Protetores estendem a sua 

influência livre e ~osamente no processo da Evolução e do Progresso 

Cósmico. A sua ocasional intervenção e assistência nos negócios 

humanos criou as muitas lendas, crenças, religiões e tradições da raça 

passada e presente. Eles muitas vezes impuseram ao mundo os seus 

conhecimentos e poderes conforme a Lei do TODO. 

Mas, ainda mesmo os mais elevados destes Entes adiantados ,existem 

simplesmente como criações da Mente do TODO, e são sujeitos aos 

Processos Cósmicos e às Leis Universais. Eles são ainda Mortais. 

Podemos chamá-los deuses comparados concsco, mas ainda são os 

Irmãos mais Velhos da Raça, as almas mais avançadas que 

ultrapassam os seus irmãos, e que renunciaram ao êxtase da Absorção 

pelo TODO, com o fim de ajudar a,raça na sua jornada para subir o 

Caminho. Mas eles pertencem ao Universo e estão sujeitos às suas 

condições (são mortais) e o seu plano está abaixo do plano do Espírito 

Absoluto. 

Somente os mais avançados hermetistas são aptos para compreender 

os mais ocultos Preceitos a respeito dos estados de existência e dos 

poderes manifestados nos Planos Espirituais. Os fenômenos são tão 

superiores aos dos Planos Mentais que uma confusão de idéias 

resultaria certamente se atentássemos em descrevê-los. Somente 

aqueles cujas mentes foram muito adestradas nas linhas da Filosofia 



hermética por muitos anos certamente que estes transportam consigo 

de outras encarnações o conhecimento adquirido previamente - podem 

compreender justamente o que é significado pelo Ensinamento sobre 

este Plano Espiritual. E muitos destes Preceitos Secretos são 

considerados pelos hermetistas como sendo sagrados, importantes e 

perigosos para a disseminação ao público em geral. Os estudantes 

inteligentes podem reconhecer que significamos com isto a idéia que a 

significação da palavra Espírito, como é empregada pelos hermetistas, é 

semelhante à de Poder Vivente, Força Anitriada, Essência Oculta, 

Essência da Vida, etc., que não deve ser confundido com o termo usual 

e comumente empregado em relação com os termos, isto é, religioso, 

eclesiástico espiritual, etéreo, santo, etc. Aos ocultistas a palavra 

Espírito se emprega ro sentido d"O Princípio Animado", entendendo com 

isto a idéia de Poder, Energia Vivente, Força Mística, etc. E os ocultistas 

sabem que o que é conhecido por eles como Poder Espiritual pode ser 

empregado para o mau como para o bom fim (em concordância com o 

Princípio de Polaridade), fato que foi reconhecido pela maioria das 

religiões nas suas concepções de- Satã, Belzebu, o Diabo, Lúcifer, 

Anjos caídos, etc. E assim os conhecimentos a respeito destes Planos 

foram conservados no Santo dos Santos, na Câmara Secreta do Templo 

de todas as Fraternidades Esotéricas e Ordens Ocultas.  

Mas podemos dizer aqui que aquele que atingiu os poderes espirituais 

superiores e empregou-os mal tem um terrível destino para si na 

história, e a vibração do pêndulo do Ritmo inevitavelmente lança-lo-á no 

extremo mais baixo da existência Material, de cujo ponto ele tem de 

fazer a sua caminhada de prisão espiritual, pelas muitas voltas do 

Caminho, mas sempre com a tortura de ter sempre oonsigo urna ligeira 

memória das alturas de que caiu por causa das suas más ações. A 



lenda da Queda dos Anjos tem uma base nos fatos atuais como sabem 

todos Os ocultistas avançados. Os esforços para poderes egoístas no 

Plano Espiritual inevitavelmente traz como resultado no espírito egoísta 

a perda da sua balança espiritual e a queda do mesmo modo que foi 

elevado previamente. Mas, ainda para tal alma, é dada a oportunidade 

da volta, e ela toma o caminho de volta, pagando a terrível penalidade 

de acordo com a Ui invariável. 

Em conclusão vamos agora lembrar-vos que relativamente (de acordo 

com ele) ao Princípio de Correspondência, que contém a verdade: O 

que está em cima é como o que está embaixo, e o que está embaixo é 

como o que está em cima, todos os Sete Princípios Herméticos estão 

em muitas operações em todos os diversos planos Físicos, Mental e 

Espiritual. O Princípio da Substância Mental aplica-se a todos os planos, 

porque tudo nasceu na Mente do TODO. O Princípio de 

Correspondência se manifesta em tudo, porque há uma 

correspondência, harmonia e correlação entre os diversos planos. O 

Princípio de Vibração se manifesta em todos os planos-, com efeito, a 

verdadeira diferença que faz os planos resulta da Vibração, como 

explicamos. O Princípio de Polaridade manifesta-se em todos os planos, 

porque os extremos dos Pólos são aparentemente opostos e 

contra,ditórios. O Princípio de Ritmo manifestasse em todos os Planos, 

o movimento dos fenômenos tendo o seu fluxo e refluxo, a sua alta e 

baixa. O Princípio de Causa e Efeito se manifesta em todos os Planos, 

cada Efeito tendo a sua Causa e cada Causa tendo o seu Efeito. O 

Princípio de Gênero manifesta-se em todos os Planos, sendo a Energia 

Criadora sempre manifestada e operando ela pela linha dos Aspectos 

Masculinos e Femininos. 



O que está em cima é como o que está embaixo, e o que está embaixo 

é como o que está em cima.  

Este axioma hermético de centenas de anos compreende um dos 

grandes Princípios dos Fenômenos Universais. Como procedemos com 

as nossas considerações dos Princípios permanentes, vamos ter ainda 

mais claramente a verdade da natureza universal deste grande Princípio 

de Correspondência. 

Capítulo IX - A Vibração 

"Nada está parado, tudo se move, tudo vibra." CAIBALION 

O Terceiro Grande Princípio hermético - o Princípio de Vibração - 

compreende a verdade que o Movimento é manífestado em tudo no 

Universo, que nada está parado, que tudo se move, vibra e circula. Este 

princípio hermético foi reconhecído por muitos dos maiores filósofos 

gregos que o introduziam em seus sistemas. Mas, depois, por muitos 

séculos, foram perdidos pelos pensadores que estavam fora das fileiras 

herméticas. Mas no 9." século a ciência física descobriu novamente a 

verdade e as descobertas científicas do século XX acrescentaram as 

provas de exatidão e verdade da secular doutrina hermética. 

Os Ensinamentos herméticos são que não somente tudo está em 

movimento e vibração constante; mas também que as diferenças entre 

as diversas manifestações do poder universal são devidas inteiramente 

à variação da escala e do modo das vibrações. Não só isto, mas 

também que O TODO em si Mesmo manifesta uma constante vibração 

de um grau tão infinito de intensidade e movimento rápido que 

praticamente pode ser considerado como estando parado. Os 

instrutores dirigem a atenção do estudante para o fato de que, ainda no 



plano físico, um objeto que se move rapidamente (como uma roda 

girante) parece estar parado. Os Ensinamentos são que com efeito o 

Espírito está num lado do Pólo de Vibração, e o outro Pólo é certa forma 

extremamente grosseira da Matéria. Entre estes dois pólos estão 

milhões de milhões de escalas e modos de vibração. 

A Ciência Moderna provou que o que chamamos Matéria e Energia é 

simplesmente modo de movimento vibratório, e muitos dos mais 

adiantados cientistas estão-se movenào rapidamente para os ocultistas 

que sustentam que os fenômenos da Mente são modos semelhantes de 

vibração e movimento. Permiti-nos examinar o que disse a ciência sobre 

-a questão das vibrações na matéria e na energia. 

Em último lugar, a ciência ensina que toda a matéria manifesta, em 

alguns graus, as vibrações procedentes da temperatura ou calor. Seja 

um objeto quente ou frio - ambos sendo simplesmente graus da mesma 

coisa - ele manifesta certas vibrações quentes, e neste sentido está em 

movimento e vibração. Logo todas as partículas da Matéria estão em 

movimento circular, desde os corpúsculos até os sóis. Os planetas giram 

ao redor dos sóis, e muitos deles giram sobre seus eixos. Os sóis 

movem-se ao redor dos grandes pontos centrais, e crê que estes se 

movem ao redor de maiores, e assim por diante, até o infinito. As 

moléculas de que as espécies particulares da Matéria são compostas se 

acham num estado de constante vibração e movimento umas ao redor 

das outras. As moléculas são compostas de Átomos, que, 

semelhantemente, se acham em estado de constante movimento e 

vibração. 

Os átomos são compostos de Corpúsculos, muitas vezes chamados 

elétrons, íons, etc. que também estão em estado de movimento rápido, 



girando um ao redor do outro, e que manifestam um estado e um modo 

verdadeiramente rápido de vibração. E vemos assim que todas as 

formas da Matéria manifestam a Vibração, de acordo com o Princípio 

hermético de Vibração. 

E assim é com as diversas formas da Energia. A Ciência ensina que a 

Luz, o Calor, o Magnetismo e a Eletricidade são simplesmente formas 

de movimento vibratórío provavelmente emanadas do Éter. A Ciência 

até agora não procurou explicar a natureza dos fenômenos conhecidos 

como Coesão, que é o principio da Atração Molecular, nem a Afinidade 

Química, que é o princípio da Atração Atômica, nem a Gravitação (o 

maior mistério destes três), que é o princípio da atração pela qual uma 

partícula ou massa de Matéria é atraída por outra partícula. Estas três 

formas da Energia não são ainda compreendidas pela ciência, contudo, 

os escritores inclinarn-se para a opinião que estas três são 

manifestações da mesma forma da energia vibratória, fato que os 

hermetistas descobriram e disseram nos tempos passados. 

O Éter Universal, que é postulado pela ciência sem que a sua natureza 

seja compreendida claramente, é considerado pelos hermetistas corno 

sendo uma manifestação elevada daquilo que é erroneamente chamado 

matéria, isto é, a Matéria a um grau elevado de vibração, é chamada por 

eles "A Substância Etérea". Os hermetistas ensinam que esta 

Substância Etérea é de extrema tenuidade e elasticidade, e penetra o 

espaço universal, servindo como meio de transmissão das ondas da 

energia vibratória, corno o calor, a luz, a eletricidade, o magnetismo, etc. 

Os Ensinamentos são que a Substância Etérea é um elo de união entre 

as formas da energia vibratória conhecida como . Matéria, de um lado, e 

a Energia ou Força, de outro lado; e também que ela manifesta um grau 

de vibração, em escala e modo inteiramente particular. 



Os cientistas ofereceram o exemplo de uma roda, pião ou para mostrar 

os efeitos das cilindro movendo-se rapidamente escalas aumentativas 

da vibração. O exemplo supõe uma roda, pião ou cilindro, girando numa 

pequena escala de ligeireza. Suponhamos que o objeto se move 

lentamente. Ele pode ser visto facilmente, mas nenhum som do seu 

movimento penetra no ouvido. A ligeireza é aumentada gradualmente. 

Em poucos momentos o seu movimento toma-se tão rápido que um 

surdo ruído ou uma nota baixa pode ser ouvida. Então como a escala é 

aumentada a nota sobe mais na escala 'musical. O movimento sendo 

ainda mais aumentado, a última nota superior é melhor ouvida. Aí', uma 

depois da outra, todas as notas da escala musical aparecem, subindo 

cada vez mais conforme é aumentado o movimento. Finalmente, quando 

o movimento passou uma certa escala, a nota final perceptível aos 

ouvidos humanos é alcançada, um som agudo soa morrendo ao longe, e 

segue-se o silêncio. Nenhum som do objeto girante é ouvido, o grau de 

movimento sendo tão elevado que o ouvido humano não pode registrar 

as vibrações. 

Então começa a percepção dos graus ascendentes do calor e depois de 

algum tempo o olho percebe um vislumbre do objeto que se torna uma 

escuridão de cor avermelhada. Como o grau aumenta, o vermelho fica 

mais claro. Como a ligeireza ainda é aumentada, o vermelho passa ao 

alaranjado. O alaranjado passa ao amarelo. Depois seguem-se, 

sucessivamente as representações do verde, azul, anil, e finalmente 

violeta, conforme for aumentando a grau de ligeireza. Então a cor violeta 

desaparece, e todas as cores desaparecem, a vista humana não sendo 

capaz de registrá-las. Mas existem raios invisíveis que emanam do 

objeto girante, os raios usados na fotografia, e outros raios sutis da luz. 

Então começam a manifestar-se os raios peculiares conhecidos como 



os Raios X, etc., conforme se transforma a constituição do objeto. A 

Eletricidade e o Magnetismo são emitidos quando for atingido o grau 

apropriado de vibração. 

Quando o objeto atinge um certo grau de vibração as suas moléculas se 

desintegram e giram por si mesmas nos elementos originais ou átomos. 

Os átomos por sua vez, seguindo o Princípio de Vibração, são 

separados nos pequenos corpúsculos de que são formados. E 

finalmente, mesmo os corpúsculos desaparecem e pode-se dizer que o 

objeto é composto da Substância Etérea. A Ciência não continua para 

diante o exemplo, mas os hermetístas ensinam que, se as vibrações 

fossem aumentando continuamente, o objeto subiria pelos estados 

sucessivos de manifestação e poderia manifestar os diversos graus 

mentais na direção do Espírito; então ele poderia reentrar finalmente no 

TODO, que é o Espírito Absoluto. O objeto, contudo, teria deixado de 

ser um objeto desde que tivesse subido ao degrau da Substância 

Etérea, mas apesar disso a ilustração é correta porque mostra o efeito 

do grau e modo de vibração aumentada constantemente. Deve ser 

lembrado na ilustração acima que nos graus em que o objeto expele 

vibrações de luz, calor, etc., ele não está atualmente resolvido nestas 

formas da energia (que são muito elevadas na escala), mas 

simplesmente alcança um grau de vibração em que estas formas de 

energia são livradas, em certo grau, das influências restritivas das suas 

moléculas, seus átomos e corpúsculos, como pode ser o caso. Estas 

formas de energia, apesar (e muito mais ele . vadas na escala do que a 

matéria, estão aprisionadas e limitadas nas combinações materiais, 

pela.razão que as energias manifestam e empregam as formas 

materiais, mas estão restringidas e limitadas nas suas criações destas 

formas, de modo que estas são, para um modo de entender, as mais 



verdadeiras de todas as criações, ficando a força criadora envolvida na 

sua criação. 

Mas os Ensinamentos herméticos vão muito além dos da ciência 

moderna. Eles ensinam que, toda a manifestação do pensamento, 

emoção, raciocínio, vontade, desejo, qualquer condíção ou estado, são 

acompanhados por vibrações, uma porção, das quais é expelida e tende 

a afetar a mente de outras pessoas por indução.  

Este é o princípio que produz os fenômenos de telepatia, influência 

mental e outras formas da ação e do Poder do mente com que se está 

acostumando rapidamente, por causa da completa disseminação dos 

conhecimentos Ocultos pelas diversas escolas, cultos e instrutores na 

época atual. 

Todos os pensamentos, todas as emoções ou estados mentais têm o 

seu grau e modo de vibração. E por um esforço da vontade da pessoa, 

ou de outras pessoas, estes estados mentais podem ser reproduzidos, 

do mesmo modo que o tom musical pode ser reproduzido por meio da 

vibração de um instrumento em certo grau e assim como a cor pode ser 

reproduzida da mesma forma. Pelo conhecimento do Princípio de 

Vibração, aplicado aos Fenômenos Mentais, pode-se polarizar a sua 

mente no grau que quiser, adquirindo assim um perfeito domínio sobre 

os seus estados mentais, as disposições, etc. Do mesmo modo pode 

afetar as mentes dos outros, produzindo nelas os estados desejados. 

Por fim, ele pode produzir no Plano Mental o que a ciência produz no 

Plano Físico, principalmente, Vibrações à Vontade. Este poder pode ser 

adquirido somente pela instrução própria, pelos exercícios, práticas, etc., 

da ciência da Transmutação Mental, um dos ramos da Arte hermética. 



Uma pequena reflexão sobre o que dissemos mostrará ao estudante 

que o Princípio de Vibração compreende os admiráveis fenômenos do 

poder manifestado pelos Mestres e Adeptos, que aparentemente são 

capazes de destruir as Leis da Natureza mas que em realidade 

simplesmente usam uma lei contra outra, um princípio contra outro; e 

que obtêm os seus resultados mudando as vibrações dos objetos 

materiais ou formas de energia, e então realizam o que é comumente 

chamado milagre. 

Diz um dos velhos escritores herméticos: "Aquele que compreende o 

Princípio de Vibração alcançou o cetro do Poder." 

Capítulo X - A Polaridade 

"Tudo é duplo; tudo tem dois pólos; tudo tem seu par de opostos; o 

semelhante e o dessemelhante são uma só coisa; os opostos são 

idênticos em natureza, mas diferentes em grau; os extremos se tocam; 

todas as verdades são meias-verdades; todos os paradoxos podem ser 

reconciliados." - O CAIBALION - 

O Quarto Grande Princípio hermético - o Princípio de Polaridade - 

contém a verdade que todas as coisas manifestadas têm dois lados, 

dois aspectos, dois pólos opostos, com muitos graus de diferença entre 

os dois extremos. Os velhos paradoxos, que ainda deixaram perplexa a 

mente dos homens, são explicados pelo conhecimento deste Princípio.  

O homem também reconheceu muitas coisas- semelhantes a este 

Princípio e tentou exprimi-lo por estas máximas e aforismos: Tudo existe 

e não existe ao mesmo tempo, todas as verdades são meias-verdades, 

todas as verdades são meio-falsas, há dois lados em tudo, todo verso 

tem o seu reverso, etc. 



Os Ensinos herméticos são, com efeito, que a diferença entre as coisas 

que se parecem diametralmente opostas é simplesmente questão de 

graus. Eles ensinam que os pares de opostos podem ser reconciliados, 

e que a reconciliação universal dos opostos é efetuada pelo 

conhecimento deste Princípio de Polaridade. Os instrutores dizem que 

os exemplos deste Princípio podem ser dados a qualquer pessoa, e por 

meio de uma examinação da natureza real das coisas. Eles conhecem 

porque afirmam que o Espírito e a Matéria são simplesmente dois pólos 

da mesma coisa, sendo os planos intermediários simplesmente graus de 

vibração. Eles afirmam que o ToDo e o Muito são a mesma coisa, a 

diferença sendo simplesmente questão de grau de manifestação mental. 

Assim a LEi e as Leis são os dois pólos de uma só coisa. Do mesmo 

modo o PRINcípio e os Princípios, a Mente Infinita e a mente finita. 

Então passando ao Plano Físico, eles explicam o Princípio dizendo que 

o Calor e o Frio são idênticos em natureza, as diferenças sendo 

simplesmente questão de graus. O termômetro marca diversos graus de 

temperatura, chamando-se o pólo mais baixo frio, e o mais elevado 

calor. Entre estes dois pólos estão muitos graus de calor ou frio, chamai-

os qualquer dos dois que não cometereis erro algum. O mais elevado 

dos dois graus é sempre o mais quente, enquanto que o mais baixo é 

sempre o trais frio. Não há demarcação absoluta; tudo é questão de 

grau. Não há lugar no termômetro em que cessa o calor e começa o frio. 

Isto é questão de vibrações mais elevadas ou menos elevadas. Mesmo 

os termos alto e baixo (inferiores e superiores), que 'somos obrigados a 

usar, são unicamente pólos da mesma coisa; os termos são relativos. 

Assim como o Oriente e o Ocidente; viajai ao redor do mundo e na 

direção do Oriente, e chegareis a um ponto que é chamado Ocidente, ao 



vosso ponto de partida, e voltareis deste ponto oriental. Viajai para o 

Norte e parecer-vos-á viajar no Sul, ou vice-versa. 

A Luz e a Obscuridade são pólos da mesma coisa, com muitos graus 

entre elas. A escala musical é a mesma coisa: vibrando o ponto "C" 

movei-o para cima até que encontrais outro ponto "C", e assim por 

diante, a diferença entre as duas extremidades da corda sendo a 

mesma, com muitos graus entre os dois extremos. A escala das cores é 

a mesma: pois que as mais elevadas e as mais baixas vibrações são 

simplesmente diferenças entre o violeta superior e o vermelho inferior. O 

Grande e o Pequeno são relativos. Assim também o Ruído e o Silêncio, 

o Duro e o Flexível. Tais são o Agudo e o Liso. O Positivo e o Negativo 

são dois pólos da mesma coisa, com muitos graus entre eles. 

O Bem e o Mal não são absolutos; chamamos uma extremidade da 

escala Bem e a outra Mal. Uma coisa é menos boa, que a coisa mais 

elevada na escala, mas esta coisa -menos boa, por sua vez, é mais boa 

(melhor) que a coisa imediatamente inferior a ela; e assim por diante, o 

mais ou o menos sendo regulado pela posição na escala. 

E assim é no Plano Mental. O Amor e o ódio são geralmente 

considerados como sendo coisas diametralmente opostas entre si, 

inteiramente diferentes, irreconciliáveis. Mas aplicamos o Princípio de 

Polaridade, e supomos que não há coisa de Amor Absoluto ou de ódio 

Absoluto, como distintos um do outro. Ambos são simplesmente termos 

aplicados aos dois pólos da mesma coisa. Começando num ponto da 

escala encontramos mais amor ou menos ódio, conforme subirmos a 

escala; e mais ódio e menos amor, conforme descermos: sendo verdade 

que não há matéria de cujo ponto, superior ou inferior, possamos 

admirar. Há graus de Amor e de Ódio, e há um ponto médio em que o 



semelhante e o dessemelhante tornam-se tão insignificantes que é difícil 

fazer distinção entre eles. A Coragem e o Medo seguem a mesma regra. 

Os pares de opostos existem em toda parte. Onde encontrardes uma 

coisa encontrareis o seu oposto: os dois pólos. 

E é este fato que habilita o hermetista a, transmutar um estado mental, 

em outro, conforme as linhas da Polarização. As coisas pertencentes a 

diferentes classes não podem ser transmutodas em uma outra, mas as 

coisas da mesma classe podem ser transmutadas, isto é, podem ter a 

sua polaridade mudada. Assim o Amor pode ser Oeste ou Leste, 

Vermelho ou Violeta, mas pode tornar-se e imediatamente se torna em 

ódio, e do mesmo modo, o ódio pode ser transformado em Amor, pela 

mudança da polaridade. A Coragem pode ser mudada em Medo e vice-

versa. As coisas duras podem ficar moles. As coisas agudas podem 

ficar lisas. As coisas frias podem ficar quentes. E assim por diante, a 

transmutação sendo sempre entre coisas da mesma natureza, porém de 

graus diferentes. Tomemos o caso de um homem medroso. Elevando as 

suas vibrações mentais na linha do Medo e da Coragem, pode chegar a 

possuir maior grau (e Coragem e Intrepidez. E de igual modo um 

homem preguiçoso pode mudar-se em um indivíduo ativo, enérgico, 

simplesmente pela polarização na direção da qualidade desejada. 

O estudante que está familiarizado com os processos pelos quais as 

diversas escolas de Ciência mental, etc., produzem modificações nos 

estados mentais dos que empregam os seus ensinos, poderá não 

compreender o princípio que opera estas mudanças. Contudo, quando o 

Princípio de Polaridade é compreendido, ele vê que as mudanças 

mentais são ocasionadas por uma mudança de polaridade, uma descida 

na mesma escala: o assunto é facilmente compreendido. A mudança 

não é da natureza de uma transrnutação de uma coisa em outra coisa 



inteiramente diferente, mas é simplesmente uma mudança de grau nas 

mesmas coisas, uma diferença muito importante. Por exemplo, tomando 

uma analogia do Plano Físico, é impossível mudar o Calor em Agudeza, 

Ruído, Altura, etc., mas o Calor pode ser transmutado em Frio, 

simplesmente pela diminuição dás 'vibrações. Da mesma forma o ódio e 

o Amor são mutuamente transmutáveis; assim também o Medo e a 

Coragem. Mas o Medo não pode ser mudado em Amor, nem a Coragem 

em Mo. Os estados mentais pertencem a inúmeras classes, cada classe 

deles tem dois pólos opostos, entre os quais a transmutação é possível. 

O estudante reconhecerá facilmente que nos estados mentais, bem 

como nos fenômenos do Plano Físico, os dois pólos podem ser 

classificados como Positivo e Negativo, respectivamente. Assim o Amor 

é Positivo para o ódio, a Coragem para o Medo, a Atividade para a 

Indolência, etc. E também pode-se dizer ainda que aos que não estão 

familiarizados com o Princípio de Vibração, o pólo Positivo parece ser de 

um grau mais elevado que o pólo Negativo, e dominá-lo imediatamente. 

A tendência da Natureza é na direção da atividade dominante do pólo 

Positivo. 

Para acrescentar mais alguma coisa à mudança dos pólos dos próprios 

estados mentais de cada um pela operação da arte de, Polarização, os 

fenômenos da Influência mental, nas suas diversas fases, nos mostram 

que este princípio pode estender-se até ao fenômeno da influência de 

uma mente sobre outra, de que muito se tem escrito nos últimos anos. 

Quando se compreende que a Indução mental é possível, isto é, que 

estes estados mentais são produzidos pela indução de outros, então se 

pode ver imediatamente como um certo grau de vibração, ou a 

polarização de um certo estado mental, pode ser comunicado a outra 

pessoa, e assim se muda a sua polaridade nesta classe de estados 



mentais. É conforme este princípio que os resultados de muitos 

tratamentos mentais são obtidos. Por exemplo, uma pessoa é azul, 

melancólica e cheia de medo. Um cientista mental adestrando pela sua 

própria vontade a sua mente à desejada vibração, obtém a desejada 

polarização no seu próprio caso, então produz um estado mental 

semelhante no outro por indução, o resultado sendo que as vibrações 

são elevadas e a pessoa polarizada no lado Positivo da escala em vez 

do lado Negativo, transmutadas em e o seu Medo e outras emoções 

negativas são , Coragem e nos estados mentais positivos similares. Um 

pequeno estudo mostrar-vos-á que estas mudanças mentais são quase 

todas de conformidade com a linha de Polarização, a mudança sendo de 

grau e não de espécie. 

O conhecimento da existência deste grande Princípio hermético 

habilitará o estudante a compreender melhor os seus próprios estados 

mentais e o das outras pessoas. Ele verá que estes estados são todos 

questão de graus, e vendo assim, ele poderá elevar ou a-baixar a 

vibração à vontade, mudar os seus pólos mentais, em vez de ser o seu 

servo e escravo. E por este conhecimento poderá auxiliar 

inteligentemente os seus semelhantes, e pelo método apropriado mudar 

a -polaridade quando desejar. 

Aconselhamos todos os estudantes a famliarizarem-se com este 

Princípio de Polaridade, porque uma exata compreensão dó mesmo 

esclarecerá muitos assuntos difíceis. 

Capítulo XI - O Ritmo 

"Tudo tem fluxo e refluxo; tudo tem suas marés; tudo sobe e desce; tudo 

se manifesta por oscilações compensadas; a medida do movimento à 



direita é a medida do movimento à esquerda; a ritmo é a compensação." 

O CAIBALION 

O Quinto Grande Princípio Hermético - o Princípio de Ritmo - encerra a 

verdade que em tudo se manifesta um movimento proporcional, um 

movimento de um lugar para outro, um fluxo e refluxo, um movimento 

para diante e para trás, um movimento semelhante ao do pêndulo, uma 

maré baixa e uma maré alta entre os dois Pólos que se manifestam nos 

planos físico, mental e espiritual. O Princípio de Ritmo está em relação 

com o Principio de Polaridade descrito rio capítulo precedente. O Ritmo 

se manifesta entre os dois Pólos estabelecidos pelo Princípio de 

Polaridade. Isto não significa, porém, que o pêndulo do Ritmo vibra nos 

pólos extremos, porque isto raramente acontece; com efeito, na maioria 

dos casos, é muito difícil estabelecer o extremo polar Oposto. Mas a 

vibração vai primeiro para o lado de um Pólo e depois para o do outro. 

Há sempre uma ação e uma reação, uma marcha e uma retirada, uma 

alta e uma baixa, manifestadas em todos os tons e, fenômenos do 

Universo. Os sóis, os mundos, os homens, os animais, as plantas, os 

minerais, as forças, a energia, a mente a matéria e mesmo o Espírito 

manifestam este Princípio. O Princípio se manifesta na criação e 

destruição dos,mundos, na elevação e queda das nações, na vida 

histórica de todas as coisas, e finalmente nos estados mentais do 

Homem. 

Começando com as manifestações do Espírito ou do TODO, pode-se 

dizer que existem a Elusão e a Infusão; a "Expiração e a Inspiração de 

Brahm", como diz a expressão dos Brâmanes. Os Universos são 

criados; eles chegam ao ponto mais baixo de materialidade, e logo 

começam a sua vibração para cima. Os sóis nascem à existência, e 



sendo atingida a sua maior força, o processo de retrocesso começa, e 

depois de eons de tempo eles se tornam inertes massas de matéria, 

esperando um outro impulso que novamente ponha as suas energias 

interiores na atividade e começa um novo ciclo de vida solar. E assim é 

com todos os mundos; nasceram, viveram e morreram: é só renascer. 

E,assitn é com todas as coisas de figura e forma; elas vibram da ação 

para a reação, do nascimento para a morte, da atividade para a 

inatividade voltam para trás.  

Assim é com todas as coisas viventes; nasceram, cresceram, morreram, 

e depois tomaram a nascer. Assim é com todos os grandes movimentos, 

as filosofias, os credos, os costumes, os governos, as nações e todas as 

outras coisas: nascer, crescer, amadurecer, decair, morrer e depois 

renascer. A vibração do pêndulo está sempre em evidência. 

A noite segue o dia, e o dia segue a noite. O pêndulo vibra do Outono ao 

Inverno, e depois volta para trás. Os corpúsculos, os átomos, as 

moléculas e todas as massas de matéria vibram ao redor do círculo da 

sua natureza. Não há coisa alguma de absoluta inércia ou cessação de 

movimento, e todo movimento -participa do Ritmo. O princípio é de 

aplicação universal. Pode ser aplicado a qualquer questão ou fenômeno 

de qualquer dos diversos planos de vida. Pode ser aplicado a todas as 

fases da atividade humana. 

Sempre existe a vibração rítmica de um pólo a outro. O Pêndulo 

Universal sempre está em movimento. As marés da Vida sobem e 

descem de acordo com a Lei. 

O Princípio de Ritmo acha-se bem entendido pela ciência moderna, e é 

considerado como uma lei universal aplicada às coisas materiais. Mas 

os hermetistas levam o princípio muito além, e sabem que as suas 



manifestações e influências se estendem às atividades mentais do 

Homem, e que isto se explica pela contínua sucessão de condições, 

estados, emoções e outras incômodas e embaraçosas mudanças que 

observamos em nós mesmos. Mas os hermetístas, estudando as 

operações deste Princípio, aprenderam a escapar da sua atividade pela 

Transmutação. 

Os Mestres hermetistas há muito tempo descobriram que, conquanto o 

Princípio de Ritmo seja invariável, e sempre esteja em evidência nos 

fenômenos mentais, ainda existem dois planos de sua manifestação 

tanto quanto os fenômenos mentais estão incluídos. Descobriram que 

existem dois planos gerais de Consciência, o Inferior e o Superior, o 

conhecimento deste fato habilita-os a subir ao plano superior e assim 

escapar da vibração do pêndulo rítmico que se manifesta no plano 

inferior. Em outras palavras, a vibração do pêndulo se realiza no Plano 

Inconsciente, e a Consciência não é afetada. A isto eles chamam a Lei 

de Neutralização. As suas operações consistem na elevação do Ego 

acima das vibrações do Plano Inconsciente da atividade mental, de 

modo que a vibração negativa do pêndulo não é manifestada na 

consciência, e por esta razão eles não são afetados, É semelhante à 

elevação acima de uma coisa, deixando-a passar debaixo de vós. Os 

Mestres hermetistas, ou os estudantes adiantados, polarizando-se no 

pólo desejado, e por um processo semelhante à recusa de participar da 

vibração que desce, ou, se preferis, à negação da sua influência sobre 

eles, sustêm-se firmes na sua posição polarizada, e deixam o pêndulo 

mental vibrar para trás no plano inconsciente. Todas as pessoas que 

atingiram todos os graus do domínio próprio realizam isto mais ou 

menos inconscientemente, e recusando deixar as suas condições e os 



seus estados mentais negativos dominá-las, aplicam a Lei de 

Neutralização.  

O Mestre, contudo, leva-os a um grau muito elevado de progresso, e 

pelo uso da sua Vontade atinge um grau de Equilíbrio e Firmeza mental 

quase impossível de ser crido pelos que deixam mover-se à direita e à 

esquerda pelo pêndulo mental das condições e emoções. 

A importância disto pode ser apreciada por qualquer pensador que 

compreende que a maioria das pessoas são criaturas de condições, 

emoções e sensações, e que só manifestam um domínio próprio muito 

insignificante. Se quiserdes deter-vos e examinar um momento, vereis 

como muitos movimentos de Ritmo vos afetaram em vossa vida, como 

um período de Entusiasmo foi invariavelmente seguido por uma 

sensação e condição de Depressão. Do mesmo modo, as vossas 

condições e períodos de Coragem foram seguidos por iguais condições 

de Medo. E assim sempre aconteceu com a maioria das pessoas: 

tempos de sensação sempre apareceram e desapareceram com elas, 

mas elas não suspeitaram a causa ou razão do fenômeno mental. A 

compreensão das operações deste Princípio dará à pessoa a chave 

para o Domínio destes movimentos rítmicos de emoções, e habilitá-la-á 

a conhecer melhor a si mesma e a evitar de ser levada por estes fluxos 

e refluxos. A Vontade é superior à manifestação consciente deste 

Princípio, todavia o próprio Princípio não pode ser destruído. Podemos 

escapar dos seus efeitos, porém, apesar disso, o Princípio está em 

operação. O pêndulo sempre se move, porém, nós podemos escapar de 

sermos levados por ele. 

Há outras espécies de operações deste Princípio de Ritmo que 

queremos falar agora. Acha-se na sua ação aquilo que é conhecido 



como a Lei de Compensação. Uma das definições ou significações da 

palavra Compensação é contrabalançar, que é o sentido em que os 

hermetistas empregam o termo. É a esta Lei de Compensação a que se 

refere o Caibalion, quando diz: 

"A medida do movimento à direita é a medida do movimento à esquerda; 

o ritmo é a compensação." 

A Lei de Compensação é que o movimento numa direção determi na o 

movimento na direção oposta, ou para o pólo oposto; um balança ou 

contrabalança o outro. No Plano Físico vemos -muitos exemplos desta 

Lei. O pêndulo do relógio move-se em certa distância à direita, e depois 

numa igual distância à esquerda. As estações balançam-se umas às 

outras da mesma forma. As marés seguem a mesma Lei. E a mesma 

Lei é manifestada em todos os fenômenos de Ritmo. O pêndulo com 

brevidade move-se numa direção, e com a mesma brevidade na outra; 

um movimento extenso à direita representa invariavelmente um 

movimento extenso à esquerda. Um objeto atirado para cima a uma 

certa altura tem uma igual distância para atravessar na volta. A força 

com que um projétil é arremessado uma milha para cima é reproduzida 

quando o projétil volta à terra. Esta Lei é constante no Plano Físico, 

como vos mostrará uma referência às autorídades-modelos. 

Porém, os hermetistas levam isto muito mais longe. Eles ensinam que 

os estados mentais de um homem estão sujeitos à mesma Lei. O 

homem que goza sutilmente está sujeito a sofrimentos sutis; ao passo 

que aquele que sente poucas penas só é capaz de sentir pouco gozo. O 

porco sofre porém muito pouco mentalmente, e também goza muito 

pouco: é compensado. E do outro lado, temos outros animais que 

gozam sutilmente, mas cujo organismo nervoso e temperamento lhes 



faz sofrer esquisitos graus de penas. E assim é com o Homem. Existem 

temperamentos que permitem um grau muito inferior de gozo, e 

igualmente um grau inferior de sofrimento-) enquanto que há outros que 

permitem um gozo mais intenso, mas também um sofrimento mais 

intenso. A verdade é que a capacidade para o sofrimento ou gozo é 

contrabalançada em cada indivíduo. A Lei de Compensação está aí em 

constante operação. 

Contudo, os Hermetistas ainda vão mais além neste assunto. Eles 

ensinam que antes que alguém possa gozar um certo grau de prazer, 

deverá ter movido, proporcionalmente para o outro pólo da sensação. 

Dizem, contudo, que o Negativo é procedente do Positivo, nesta 

questão, quer dizer que experimentando um certo grau de prazer não se 

segue que se deverá pagar por isto com um grau correspondente de 

sofrimento; pelo contrário, o prazer é o movimento rítmico, concordando 

com a Lei de Compensação, para um grau de sofrimento 

precedentemente experimentado na vida presente, ou numa encamação 

precedente. Isto traz nova luz sobre o Problema do sofrimento. 

Os Hermetistas consideram a cadeia das vidas como contínua, e como 

formando parte de uma vida do indivíduo, de modo que, por, 

conseguinte, o movimento rítmico por esta forma é compreendido 

enquanto que não teria significação sem que fosse admitida a verdade 

da reencarnação. 

Porém, os hermetistas pregam que o Mestre ou o estudante adiantado 

está habilitado' em grau elevado, a escapar o movimen,to para o 

Sofrimento, pelo processo de Neutralização antes mencionado. 

Elevando-se ao plano superior do Ego, muitas das experiências que 

acontecem aos que vivem no plano inferior são evitadas e escapadas. 



A lei da Compensação toma uma parte importante nas vidas dos 

homens e das mulheres. É sabido que geralmente uma pessoa paga o 

preço de ttdo o que possui ou carece. Se tem alguma coisa, carece de 

outra: a balança é equilibrada. Ninguém pode guardar o seu dinheiro e 

ter a migalha de pão ao mesmo tempo. Todas as coisas têm os seus 

lados prazenteiro e desprazenteiro. As coisas que se ganham são 

sempre pagas pelas coisas que se perdem. O rico possui muito do que 

falta ao pobre, ao mesmo tempo que o pobre também possui coisas que 

estão fora do alcance dos ricos. O milionário poderá ter inclinação para 

muitos festins, e a opulência com que sustentar todas as delícias e 

luxúrias da mesa, mas carece do apetite para gozar dela; ele inveja o 

apetite e a digestão do trabalhador, que carece da opulência e das 

inclinações do milionário, e que tem mais prazer com o seu simples 

alimento do que o milionário poderia ter, se o seu apetite não fosse mau, 

nem a sua digestão arruinada, porque as necessidades, os hábitos e as 

inclinações diferem. E assim é através da vida. A Lei de Compensação 

está sempre em ação, esforçando-se para balançar e contrabalançar, e 

sempre vindo a tempo, sendo necessário diversas vidas para o movi 

mento de volta do Pêndulo do Ritmo. 

Capítulo XII - A Causalidade 

"Toda Causa tem seu Efeito; todo Efeito tem sua Causa; todas as coisas 

acontecem de acordo com a Lei; o Acaso é simplesmente um nome 

dado a uma Lei não reconhecida; existem muitos planos de causalidade, 

mas nada escapa à Lei." - O CAIBALION - 

O Sexto Grande Princípio hermético - o Princípio de Causa e Efeito - 

contém a verdade que a Lei domina o Universo, nada acontece por 

Acaso, que este é simplesmente um termo para indicar a causa 



existente, porém não reconhecida ou percebida; 'que os fenômenos são 

contínuos, sem interrupção ou exceção. 

O Princípio de Causa e Efeito está oculto em todas as idéias científicas 

antigas e modernas, e foi anunciado pelos Instrutores Herméticos nos 

primitivos dias. Quando se levantaram muitas e variadas disputas entre 

as diversas escolas de pensamento, estas disputas foram 

principalmente sobre os detalhes das operações do Princípio, e ainda às 

mais das vezes sobre a significação de certas palavras. O Princípio 

obscuro de Causa e Efeito foi aceito como exato praticamente por todos 

os pensadores de nomeada do mundo inteiro. Pensar de outro modo 

seria subtrair os fenômenos do universo do domínio da Lei e da Ordem, 

e proscrevê-lo ao domínio de uma causa imaginária que os homens 

chamaram o Acaso. 

Uma pequena consideração mostrará a todos que em realidade não 

existe coisa alguma de puro. Acaso. Webster define a palavra Acaso do 

modo seguinte: "Um suposto agente ou período de atividade diferente 

da força, lei ou propósito; a operação de atividade de tal agente; o 

suposto eleito deste agente; um acontecimento fortuito, uma 

causalidade, etc." Porém, um pequeno exame ' mostrar-vos-á que não 

existe um agente como Acaso, no sentido de uma coisa fora da lei, uma 

coisa fora de Causa e Efeito. Como poderia ser uma coisa que agisse 

no universo fenomenal, independente das leis, da ordem e da 

continuidade deste último? Tal coisa seria inteiramente independente do 

movimento ordenado do universo, e portanto superior a este. Não 

podemos imaginar nada fora do TODO que esteja fora da Lei, e isto 

somente porque o ToDo é a própria LEI. Não há lugar no universo para 

uma coisa fora e independente da Lei. A existência de tal Coisa tomaria 



sem efeito todas as Leis Naturais, e mergulharia o universo em uma 

desordem e ilegalidade caótica. 

Um exame cuidadoso mostrará que aquilo que chamamos Acaso é 

simplesmente um modo de exprimir as causas obscuras; as causas que 

não podemos compreender. A palavra Acaso derivada de uma palavra 

que significa cair (como a caída dos dados) 1 dando a idéia de que a 

caída dos dados (e de muitos jogos de azar) é simplesmente um 

acontecimento que não tem relação com qualquer causa. E é este o 

sentido em que geralmente é empregado o termo. Mas quando o 

assunto é examinado secretamente, vè-se que não há nenhum acaso na 

caída dos dados. Todos os dias 'cal uma morte, que desagrada a um 

certo número de pessoas; ela obedece a uma lei do infalível como a que 

governa a revolução dos planetas ao redor do sol. Atrás da vinda da 

morte estão as causas, ou cadeias de causas, movendo-se além do 

lugar que a mente pode alcançar. A posição da morte no box, a redução 

da energia muscular expendida nos golpes, a condição da mesa, etc., 

etc., todas são causas, cujo efeito pode ser visto. Mas atrás destas 

causas observadas existem cadeias de causas de procedência não 

observada, todas as quais têm uma influência sobre o número da morte 

predominante. 

Se uma morte dura uma grande quantidade de tempo, isto procederá de 

que os números manifestados serão quase iguais) isto é, haverá um 

número igual de uma mancha, duas manchas, etc., que são 

predominantes. Lançai uma moeda ao ar, e ela cairá sobre quaisquer 

cabeças ou rabos, mas fazei um bom número de arremessos e as 

cabeças e rabos cairão logo. Esta é a operação da lei proporcional. Mas 

apesar da proporção e dos simples arremessos estarem debaixo da Lei 

de Causa e Efeito, se fôssemos capazes de examinar nas precedentes 



causas, seria claramente observado que era simplesmente impossível 

para a morte vir de outro modo, nas mesmas circunstâncias e no mesmo 

tempo. Dadas as mesmas causas, os mesmos resultados advírão. 

Sempre há uma causa e um porquê para todos os acontecimentos. 

Nada acontece sem uma causa, ou uma cadeia de causas. Muita 

confusão houve nas mentes de pessoas que consideraram este 

Princípio, porque não eram capazes de explicar como uma coisa poderia 

causar outra coisa, isto é, ser a  criadora da segunda coisa. Com efeito, 

como matéria, nenhuma coisa pode causar ou criar outra coisa. A Causa 

e o Efeito são distribuídos simplesmente como eventualidades. Uma 

eventualidade é aquilo que acontece ou advém, como um resultado ou 

uma conseqüêncía de diversos eventos procedentes. Nenhum evento 

cria outro evento, mas é simplesmente um elo precedente na grande 

cadeia ordenada de eventos procedentes da energia criativa do TODO. 

Há.uma continuidade entre todos os acontecimentos precedentes, 

conseqüentes e subseqüentes. Há uma relação entre tudo o que veio 

antes, e tudo o que vem agora. Uma pedra é deslocada de um lugar 

montanhoso e quebra o teto de uma cabana lá embaixo no vale. A 

princípio consideramos isto como um acontecimento casual, mas 

quando examinamos o assunto encontramos uma grande cadeia de 

causas. Em primeiro lugar está a chuva que amoleceu a terra que 

suportava a pedra e que a deixou cair; em segundo lugar atrás desta 

está a influência do sol, de outras chuvas, etc., que gradualmente 

desintegraram o pedaço de rocha de um pedaço maior, estão as causas 

que motivaram a formação da montanha e o seu levantamento pelas 

convulsões da natureza, e assim até o infinito. 

Então poderíamos procurar as causas atrás da causa da chuva, etc. 

Poderíamos considerar a existência do teto. Enfim, logo nos 



envolveríamos em uma rede de acontecimentos, causas e efeitos, de 

cujas malhas intrincadas não nos poderíamos desembaraçar. 

Do mesmo modo que um homem tem dois pais, quatro avós, oito 

bisavós, dezesseis trisavós, e assim por diante até que em quarenta 

gerações calcula-se o número dos avós remontarem a muitos milhares. 

Assim é com o número de causas que se ocultam sob o mais trivial 

acontecimento ou fenômeno, tal como a passagem de uma delgada 

fuligem pelos vossos olhos. Não é coisa agradável descrever o pedaço 

de fuligem desde o período primitivo da história do mundo desde quando 

ele formava uma parte de um tronco maciço de árvore, que foi 

primeiramente transformado em carvão e depois até que passou agora 

pelos vossos olhos no seu caminho para outras aventuras. E uma 

grande cadeia de acontecimentos, causas e efeitos, trouxe-o à sua 

condição presente, e a última é simplesmente uma cadeia dos 

acontecimentos que poderão produzir outros eventos centenas de anos 

depois deste momento. Uma série de acontecimentos procedentes do 

delgado pedaço de fuligem foi a escrita destas linhas que fez o 

tipógrafo-mestre reformar certa palavra, o revisor fazer a mesma coisa, 

e que produzirá certos pensamentos na vossa mente, e de outros, que 

por sua vez afetarão outras e assim por diante conforme a habilidade do 

homem para raciocinar: e tudo isto da passagem de um delgado pedaço 

de fuligem, o que mostra a relatividade e associação das coisas, e o fato 

anterior que "não há coisa grande, não, há coisa pequena, na mente que 

causa tudo". 

Detende-vos a pensar um momento. Se certo moço não tivesse 

encontrado uma certa moça, no obscuro período da Idade da Pedra, 

vós, que agora estais lendo estas linhas, não existiríeis agora. E, talvez, 

se o mesmo casal não se encontrasse, nós que escrevemos estas 



linhas, não existiríamos também agora. E o verdadeiro ato de escrever, 

da nossa parte, e o ato de ler, da vossa, poderá não só afetar as 

respectivas vidas nossas e vossas, mas também poderá ter uma 

influência direta ou indireta sobre muitas outras pessoas que agora 

vivem e que viverão nas idades futuras. Toda idéia que pensamos, todo 

ato que fazemos, tem o seu resultado direto ou indireto que se adapta à 

grande cadeia de Causa e Efeito. 

Não queremos entrar em consideração sobre o Livre-Arbítrio ou o 

determinismo, nesta obra, por várias razões. Entre as diversas razões, a 

principal é que nenhum lado da controvérsia é inteiramente verdadeiro; 

com efeito, ambos os lados são parcialmente verdadeiros, de acordo 

com os Preceitos herméticos. O Princípio de Polaridade mostra que 

ambos são Meias-Verdades: pólos opostos da Verdade. Os Preceitos 

são que o homem pode ser Livre e ao mesmo tempo limitado pela 

Necessidade, dependendo isto da significação dos termos e elevação da 

Verdade cuja significação é examinada. Os escritores antigos 

expressam este assunto, assim: "A criação que está mais distante do 

Centro é a mais limitada; quanto mais próximo chega do Centro, tanto 

mais Livre é."  

A maioria das pessoas são mais ou menos escravas da hereditariedade, 

dos que as rodeiam, etc., e manifestam muito pouca Liberdade. São 

guiadas pelas opiniões, os costumes e as idéias dc, mundo exterior, e 

também pelas suas emoções, sensações e condições, etc. Não 

manifestam domínio algum, digno de nome. Indignamente repudiam 

esta asserção, dizendo: ,pois eu certamente sou livre para agir e fazer 

como me apraz; faço justamente o que quero fazer", mas deviam 

explicar melhor o quero e o como me, apraz. Que os faz querer fazer 

uma coisa de preferência a outra; que lhes faz aprazer fazer isto e não 



aquilo? Não existe por que para a seu prazer e desejo? O Mestre pode 

mudar estes prazeres e vontades em Outros no lado Oposto do Pólo 

mental. Ele é capaz de Querer por querer, sem querer por causa das 

condições, emoções meio, sem tendência ou desejo. , sensações ou 

sugestões do A maioria das pessoas são arrastadas como a pedra que 

cai, obediente ao meio, às influências exteriores e às condições e 

desejos internos, não falando dos desejos e das vontades de outros 

mais fortes que elas, da hereditariedade, da sugestão, que as levam 

sem resistência da sua parte, sem exercício da Vontade. Movidas, como 

os peões no jogo de xadrez da vida, elas tomam parte neste e são 

abandonadas depois que o, jogo terminou. Mas os Mestres, conhecendo 

a regra do jogo, elevam-se acima do plano da vida material, e 

colocando-se em relação com as mais elevadas forças da sua natureza 

dominam as suas próprias condições, os caracteres, as qualidades e a 

polaridade, assim como o meio em que vivem, e deste modo tornam-se 

Motores em vez de Peões: Causas em vez de Efeitos. Os Mestres não 

escapam da Causalidade dos planos mais elevados, mas concordam 

com as leis superiores, e assim dominam as circunstâncias no plano 

inferior. Eles formam parte consciente da Lei, sem serem simples 

instrumentos. Enquanto servem nos  Planos Superiores, governam no 

Plano Material. 

Porém, tanto nos superiores como nos inferiores, a Lei está sempre em 

ação. Não há c oisa do Acaso. As deusas cegas foram abolidas pela 

Razão. Agora podemos ver com olhos esclarecidos pelo conhecimento 

que tudo é governado pela Lei Universal - o infinito número de leis é 

simplesmente uma manifestação da única Grande Lei - a LEI que é O 

TODO. É verdade, contudo, que nem mesmo um pardal fica descuidado 

à Mente do TODO, assim como os cabelos da nossa cabeça são 



contados, como disseram as escrituras. Nada há fora da Lei; nada do 

que acontece é contrário a ela. Contudo, não cometais o erro de supor 

que, por causa disso, o Homem é simplesmente um cego autômato. Os 

Preceitos Herméticos ensinam que o Homem pode usar a Lei contra as 

leis, e que a vontade superior prevalece contra a inferior, até que por fim 

procure refúgio na própria LEI, e olhe com desprezo as leis inferiores. 

Sois capaz de compreender a mais íntima significação disto? 

Capítulo XIII - O Gênero 

"O Gênero está em tudo; tudo tem os seus Princípios Masculino e 

Feminino; o Gênero se manifesta em todos os planos." - O CAIBALION 

O Sétimo Grande Princípio hermético - o Princípio de Gênero - contém a 

verdade que há Gênero manifestado em tudo, que os Princípios 

Masculino e Feminino estão sempre presentes e em ação em todas as 

fases dos fenômenos e todos os planos da vida. Neste ponto achamos 

bom chamar a vossa atenção para o fato que o Gênero, no seu sentido 

Hermético, e o Sexo no uso ordinariamente aceitado do termo, não são 

a mesma coisa.  

A palavra Gênero é derivada da raiz latina que significa gerar, procriar, 

produzir. Uma consideração momentânea mostrar-vos-á que a palavra 

tem um significado mais extenso e mais geral que o termo Sexo, o 

último referindo-se às distinções físicas entre as coisas viventes machos 

e fêmeas. O sexo é simplesmente uma manifestação do Gênero em 

certo plano ( o Grande Plano Físico: o plano da vida orgânica. 

Desejamos fixar esta distinção nas vossas mentes, porque certos 

escritores, que adquiriram uma simples noção da Filosofia hermética, 

pretenderam identificar este sétimo Princípio hermético com as 



disparatadas, fantásticas e muitas vezes repreensíveis teorias e ensinos 

a respeito do Sexo. 

O ofício do Gênero é somente de criar, produzir, gerar, ,etc., e as suas 

manifestações são visíveis em todos os planos de fenômenos. É um 

tanto difícil dar provas disto nas linhas científicas, pela razão que a 

ciência ainda não reconheceu este Princípio como de aplicação 

universal. Mas ainda assim várias provas têm provindo de fontes 

científicas. Em primeiro lugar, encontramos uma distinta manifestação 

do Princípio de Gênero entre os corpúsculos, íons ou elétrons, que 

constituem a base da Matéria como a ciência conhece por último, e que 

formando combinações formam o Átomo, que até há pouco tempo era 

considerado como final e indivisível. 

A última palavra da ciência é que o átomo é composto de uma multidão 

de corpúsculos, elétrons ou íons (sendo aplicados vários nomes por 

autoridades diferentes), que giram uns ao redor dos outros e vibram 

num elevado grau de intensidade. Mas as explicações que seguem 

mostram que a formação do átomo é realmente devida ao agrupamento 

de corpúsculos negativos ao redor de um positivo; parecendo que os 

corpúsculos positivos exercem certa influência sobre os corpúsculos 

negativos, fazendo estes formarem certas combinações e assim cria ou 

gera um átomo. Isto está em relação com os mais antigos Preceitos 

herméticos que sempre identificaram o principio masculino de Gênero 

com o pólo Positivo, ao Feminino com o pólo Negativo da Eletricidade. 

Agora uma palavra a respeito desta identificação. A mente do público 

formou uma idéia inteiramente errônea a respeito das qualidades do 

chamado pólo Negativo da Matéria magnetizada ou eletrizada. Os 

termos Positivo e Negativo são em verdade erroneamente aplicados a 



este fenômeno pela ciência. A palavra Positivo significa tudo o que é 

real e forte, comparado com a Negativa irrealidade e fraqueza. Nada é 

ulterior aos fatos reais dos fenômenos elétricos. O chamado pólo 

Negativo da bateria é realmente o pólo no qual e pelo qual se manifesta 

a geração ou produção de novas formas de energia. Nada há Negativo 

ao redor dele. As maiores autoridades científicas agora usam a palavra 

Catódico " em lugar de Negativo. Do pólo Catódico procedem a 

imensidade de elétrons ou corpúsculos; do mesmo pólo saem estes 

maravilhosos raios que revolucionaram as concepções científicas nos 

últimos dez anos. O pólo catódico é a mãe de todos os fenômenos 

estranhos, que tornaram inúteis os velhos livros, e que fizeram muitas 

teorias admitidas serem proscritas do programa da especulação 

científica. O pólo catódico ou negativo é o Princípio materno dos 

fenômenos elétricos, e das formas mais sutis da matéria, já é conhecido 

pela ciência. Assim vedes que temos razão quando recusamos usar o 

termo Negativo nas nossas considerações sobre o assunto, e insistindo 

na substituição da palavra Feminino pelo antigo termo. Os fatos da 

condição nos levam a isto, sem mesmo tomarmos em consideração os 

Preceitos herméticos. E assim usaremos a palavra Feminino em lugar 

de Negativo falando deste pólo de atividade. 

Os últimos ensinos científicos são que os corpúsculos criadores ou 

elétrons são Femininos (a ciência diz que eles são compostos de 

eletricidade negativa, e nós dizemos que são compostos de energia 

Feminina). Um corpúsculo feminino abandona um corpúsculo Masculino 

e toma uma, nova direção. Ele ativamente procura uma união com um 

corpúsculo Masculino, sendo incitado a isso pelo impulso natural de criar 

novas formas de. Matéria ou Energia. Um escritor costuma até empregar 



a frase "ele a um dado tempo procura, de sua própria volição, uma 

união", etc.  

Este destacamento e esta união formam a base da maior parte das 

atividades do mundo químico. Quando o corpúsculo Feminino une-se 

com um corpúsculo Masculino, começa um certo processo. As partículas 

Femininas vibram rapidamente sob as influências da Energia masculina, 

e giram ao redor da última. O resultado é o nascimento de um novo 

átomo. Este novo átomo é realmente composto da união dos elétrons ou 

corpúsculos Masculinos e Femininos, mas quando a união é formada, o 

átomo torna-se uma coisa separada, tendo certas propriedades, mas 

não manifestando muito a propriedade da eletricidade independente. O 

processo de destacamento ou separação dos elétrons Femininos é 

chamado ionização. Estes elétrons ou corpúsculos são os mais ativos 

trabalhadores no campo da Natureza. Provenientes das suas uniões ou 

combinações, se manifestam os diversos fenômenos da luz, do calor, da 

eletricidade, do magnetismo, da atração, repulsão, afinidade química e o 

inverso, e outros fenômenos semelhantes. E tudo isto procede do. ação 

do Princípio de Gênero no plano da Energia. 

A parte do princípio Masculino parece ser a de dirigir uma certa energia 

inerente pua o princípio Feminino e assim pôr em atividade o processo 

criativo. Mas o princípio Feminino é sempre o único que faz a ativa obra 

criadora, e isto é assim em todos os planos. E ainda, cada princípio é 

incapaz da energia operativa sem o outro. Em muitas formas da vida, os 

dois princípios estão combinados em um só organismo. Por esta razão, 

tudo no mundo orgânico manifesta ambos os gêneros: há sempre o 

Masculino na forma Feminina, e o Feminino na forma Masculina. 



Os Ensinos herméticos contêm muita coisa a respeito da ação dos dois 

princípios de Gênero na produção e manifestação das diversas formas 

de energia, etc., mas não julgamos conveniente entrar em detalhes a 

respeito dos mesmos neste ponto, porque não podemos sustentá-los 

com provas científicas, pela razão que a ciência ainda não progrediu o 

necessário para isso. Mas o exemplo que vos demos dos fenômenos 

dos elétrons ou corpúsculos vos mostram que a ciência está no caminho 

reto, e poderia também dar-vos uma idéia geral dos princípios ocultos. 

Diversos dos principais investigadores científicos declararam a sua 

opinião que na formação dos cristais foi descoberta alguma coisa que 

corresponde à atividade sexual, que é uma outra bagatela mostrando a 

direção em que sopram os ventos científicos. E cada ano traz outros 

fatos para corroborar a exatidão do Princípio hermético de Gênero. Seria 

estabelecido que o Gênero está em ação e manifestação constante no 

campo da matéria inorgânica e no campo da Energia ou Força. A 

eletricidade é agora geralmente considerada como alguma coisa em que 

todas as outras formas de energias parecem dissolver. A Teoria Elétrica 

do Universo é a última doutrina científica, e ela está crescendo 

rapidamente em popularidade e aceitação geral. E assim segue-se que 

se pudermos descobrir nos fenômenos da eletricidade - levados ao seu 

princípio e fonte de manifestações - uma clara e infalível evidência da 

presença do Gênero e suas atividades, estamos justificados vos fazendo 

crer que a ciência enfim deu provas da existência em todos os 

fenômenos universais deste grande Princípio hermético: o Princípio de 

Gênero. 

Não é necessário gastar o nosso tempo com o muito conhecido 

fenômeno da atração e repulsão dos átomos, afinidade química, os 

amares e ódios das partículas atômicas, as atrações ou coesões entre 



as moléculas da matéria. Estes fatos são muito bem conhecidos para 

necessitar extensos comentários' nossos. Mas considerasses alguma 

vez que todas estas coisas são,manifestações do Princípio de Gênero? 

Não vedes que estes fenômenos andam ao Par com os dos corpúsculos 

ou elétrons? E ainda mais que isto, não vedes a racionalidade dos 

Ensinos herméticos que afirmam que a verdadeira Lei da Gravitação - 

esta estranha atração pela qual todas as partículas e corpos de matéria 

no universo tendem para outras simplesmente outra manifestação do 

Princípio de Gênero, que opera na direção de atração da energia 

Masculina para a Feminina, e vice-versa? Não poderemos dar-vos 

provas científicas disto agora; mas vamos examinar os fenômenos à luz 

dos Ensinos herméticos sobre o assunto, e veremos se não tereis uma 

mais útil hipótese que as oferecidas pela ciência física. Submetei todos 

os fenômenos físicos ao texto, e vereis sempre em evidência o Princípio 

de Gênero. 

Permiti-nos agora passarmos à consideração da ação do Princípio no 

Plano Mental. Muitas idéias interessantes têm nele a sua examinação. 

Capítulo XIV - O Gênero Mental 

Os estudantes de psicologia que seguiram o modo moderno de pensar a 

respeito dos fenômenos mentais ficaram surpreendidos pela 

persistência da dupla idéia mental que se tem manifestado tão 

fortemente durante os dez anos passados do último meio século, e que 

deu origem a um grande número de teorias plausíveis a respeito da 

natureza e constituição destas duas mentes. Recentemente Thompson 

J. Hudson atingiu grande popularidade em 1893, avançando a sua bem 

conhecida teoria das "mentes objetiva e subjetiva", que ele afirmou 

existir, em cada indivíduo. Outros escritores atraíram também a atenção 



pelas teorias sobre as "mentes consciente e subconsciente", mentes 

voluntária e involuntária", "mentes ativa e passiva", etc., etc. As teorias 

dos diversos escritores diferem entre si, mas permanece o princípio 

oculto da dualidade da mente. 

O estudante de Filosofia hermética tem provocação de riso quando lê e 

ouve qualquer coisa destas novas teorias a respeito da dualidade da 

mente, cada escola aderindo tenazmente à sua própria teoria favorita e 

clamando ter descoberto a verdade. O estudante volta para trás as 

páginas da história oculta e, nos primeiros elementos dos preceitos 

ocultos, encontra referências à antiga doutrina hermética do Princípio de 

Gênero no Plano Mental: a manifestação do Gênero Mental. E 

examinando mais ele conclui que a antiga filosofia tinha conhecimento 

dos fenômenos da mente dual e deu conta disto pela teoria do Gênero 

Mental, Esta idéia de Gênero Mental pode ser explicada em poucas 

palavras aos estudantes que estão familiarizados com as modernas 

teorias há pouco aludidos. O Princípio Masculino da Mente corresponde 

à chamada Mente Objetiva, Mente Consciente, Mente Voluntária, Mente 

Ativa, etc. E o Princípio Feminino da Mente corresponde à chamada 

Mente Subjetiva, Mente Subconsciente, Mente Involuntária, Mente 

Passiva, etc. Certamente que os Preceitos herméticos não concordam 

com as diversas teorias modernas sobre a natureza das duas fases da 

mente, nem admitem muitos fatos considerados como sendo 

respectivamente dos dois aspectos, porque muitas teorias e afirmações 

são alambicadas e incapazes de resistir ao toque da experiência e da 

demonstração. Apontamos as fases de concordância simplesmente para 

o fim de ajudar o estudante a assimilar os seus conhecimentos já 

adquiridos com os Preceitos da Filosofia hermética.  



Os estudantes de Hudson encontrarão no princípio do seu segundo 

capítulo da Lei dos Pensamentos Psíquicos", a proposição que: "A 

mística algaravia dos filósofos herméticos desenvolve a mesma idéia", 

isto é, a dualidade da mente. 

Se o Dr. Hudson empregasse o tempo em decifrar um pouco da "mística 

algaravia da Filosofia Hermética", ele teria obtido grande esclarecimento 

sobre a função da "mente dual"; porém, naquele tempo, as suas obras 

mais interessantes ainda não tinham sido escritas. Vamos agora 

considerar os Preceitos herméticos sobre o Gênero Mental. 

Os Instrutores Herméticos dão as suas instruções a respeito deste 

assunto fazendo os seus estudantes examinarem a relação da sua 

consciência a respeito do seu Ego. Os estudantes aprendem a pôr a sua 

atenção no Ego que habita em cada um de nós. Cada estudante 

aprende a ver que sua consciência lhe dá uma primeira relação da 

existência do seu Ego: à relação é "O Eu sou". A princípio isto parece 

ser a última palavra da consciência, mas um exame um, pouco mais 

profundo descobre que este "Eu sou" pode ser separado ou dividido em 

duas partes distintas, dois aspectos, os quais, apesar de agirem em 

uníssono e em conjunto, podem ser separados na consciência. 

Apesar de a princípio parecer existir um só Ego, um exame mais 

cuidadoso e mais profundo mostra que existe um Ego e um Eu. Estes 

gêmeos mentais diferem em característicos e natureza, e um exame das 

suas naturezas e dos fenômenos que procedem da mesma dará muita 

luz sobre muitos problemas da influência mental. 

Permiti-nos começar com uma consideração sobre o Eu, que é 

usualmente tomado pelo Ego pelo estudante, até que ele investigue nos 

acessos da consciência. Um homem pensa do seu Ego (no seu aspecto 



de Eu) como sendo composto de certos estados, modos, hábitos, 

característicos, etc., tudo o que faz sobressair a sua personalidade, ou a 

Seidade conhecida a si e aos outros. 

Conhece que estas emoções e sensações mudam, nascem e morrem, 

estão sujeitas aos Princípios de Ritmo e de Polaridade, que as levam de 

um extremo ao outro. Pensam também que o Eu é formado de certos 

conhecimentos reunidos nas suas mentes e formando então uma parte 

deles mesmos. Tal é o Eu de um homem. 

Porém, falamos muito apressadamente. O Eu de muitos homens pode 

ser considerado como consistindo da sua consciência corpórea e dos 

seus apetites físicos, etc. A sua consciência sendo presa à sua natureza 

corpórea, eles praticamente vivem nela. Muitos homens ainda 

consideram o seu vestuário como parte do seu Eu e atualmente 

parecem considerá-lo como uma parte de si mesmos. Um escritor disse 

humoristicamente que os "homens se compõem de três partes: o 

espírito, o corpo e a roupa". 

Estas pessoas ou roupas conscientes perderiam a sua personalidade se 

fossem despidas da sua roupa, por selvagens, na ocasião de um 

naufrágio. Porém, mesmo muitos dos que estão presas à idéia do 

vestuário pessoal afirmam fortemente que a consciência do seu corpo é 

o seu Eu. Eles não podem ter a idéia de uma Seidade independente do 

corpo. A sua mente pareceIhes ser praticamente uma coisa pertencente 

ao seu corpo: o que é sempre o contrário. 

Mas, conforme o homem sobe na escala de consciência, ele se torna 

capaz de distinguir o seu Eu da sua idéia do corpo e de pensar que este 

é uma coisa pertencente à sua parte mental. Mas, só então poderá 



identificar inteiramente o Eu com os estados mentais, as emoções, etc., 

que ele sente existir dentro de si. 

É capaz de considerar estes estados internos como idênticos a ele 

mesmo, em vez deles serem simplesmente coisas produzidas por uma 

parte da sua mentalidade e existindo dentro dele: sendo suas, estando 

nele, mas não sendo ele mesmo. Compreende que pode mudar estes 

estados mentais de emoções por um esforço da vontade e que pode do 

mesmo modo produzir uma emoção ou um estado de uma natureza 

exatamente oposta, e, contudo, existe o mesmo Eu. E assim até que 

seja capaz de pôr de parte estes vários estados mentais, as emoções, 

os hábitos, as qualidades, os característicos e outras faculdades 

mentais: é capaz de pô-las no não-eu, coleção de curiosidade e 

embaraços, como uma posse de valor. Isto requer muita concentração 

mental e poderes de análise mental da parte do estudante. Porém, 

mesmo assim a tarefa é possível para os estudantes avançados, e 

mesmo os não muito adiantados podem ver, na imaginação, como pode 

ser realizado o processo. 

Depois que o processo de pôr. de parte foi executado o estudante pôr-

se-á em posse consciente de uma Seidade que pode ser considerado 

nos seus dois aspectos de Eu e Ego. O Eu será considerado como 

sendo uma coisa mental em que os pensamentos, as idéias, as 

emoções, as sensações, e outras condições são produzidas. Pode ser 

considerado como a matriz como o disseram os antigos, capaz de fazer 

a geração Manifesta-se à consciência como um Ego Feminino com 

latentes de criação e geração das progênies mentais de todas as 

espécies e reinos. Sente-se que as suas forças de energia criativa são 

enormes. Contudo, parece ser consciente que ele recebe muitas formar, 

de energias' do seu Ego companheiro, ou de outro Ego, quando é capaz 



de dar existência às criações mentais. Esta consciência traz consigo a 

realização de uma enorme capacidade para a operação . mental e a 

habilidade criativa. 

Porém, o estudante descobre logo que isto não é tudo o que percebe 

dentro da sua consciência interior. Percebe que existe uma Coisa 

mental que é capaz de querer que o Ego Feminino acione na direção de 

certa linha criativa, e que também é capaz de sustentar e provar a 

criação mental. Esta parte deles mesmos, dizem ser chamada Ego. É 

capaz de ficar na sua consciência à vontade. Não tem uma consciência 

de habilitações para gerar e criar ativamente, no sentido do processo 

que acompanha as operações mentais, mas sim no sen timento e 

consciência de uma facilidade para projetar uma energia do Ego 

Masculino ao Ego Feminino - um processo de desejo que a criação 

mental comece e continue. Compreende também que o Ego Masculino é 

capaz de sustentar e abrigar as operações da criação mental do Ego 

Feminino. Na mente de cada pessoa existe estes dois aspectos. 

O Eu representa o Princípio Masculino de Gênero e o Eu representa o 

Feminino. O Ego representa o aspecto de Existência; o Eu o aspecto de 

Estado. Deveis saber que o Principio de Correspondência opera neste 

plano do mesmo modo que o faz no grande plano em que é feita a 

criação dos Universos. Ambos são semelhantes, porém muito diferentes 

em grau. "O que está em cima é como o que está em baixo, e o que 

está em baixo é como a que está em cima". 

Estes aspectos da mente - os Princípios Masculino e Feminino - o Ego e 

o Eu - considerados em relação com' os conhecimentos dos fenômenos 

mentais ou físicos, dão a chave,mestra destas pouco conhecidas 

regiões da operação e manifestação mental. O Princípio de Gênero 



Mental manifesta a verdade que se oculta debaixo do campo total dos 

fenômenos de influência mental, etc. 

A tendência do Princípio Feminino é sempre em receber impressões, ao 

passo que a tendência do Princípio Masculino é sempre em dá-Ias ou 

exprimi-Ias. O Princípio Feminino tem um campo de operação mais 

variado que o Princípio Masculino. O Princípio Feminino dirige a obra da 

geração de novos pensamentos, conceitos, idéias, incluindo a obra da 

imaginação. O Princípio Masculino contenta-se com a obra da Vontade, 

nas suas várias fases. E assim, sem o auxílio ativo da vontade do 

Princípio Masculino, o Princípio Feminino pode contentar-se com a 

geração de imagens mentais que são o resultado de impressões 

recebidas de fora, em vez de produzir criações mentais originais. 

As pessoas que prestam urna contínua atenção a um assunto 

empregam ativamente ambos os Princípios Mentais: o Feminino na obra 

da ativa geração mental, e a Vontade Masculina na estimulação e 

fortificação da porção criativa da mente. A maioria das pessoas 

empregam realmente o Princípio Masculino mas pouco, e contentam-se 

com viver de acordo com os pensamentos e as idéias insinuadas no Eu 

pelo Ego das outras mentes. Porém, o nosso propósito não é 

demorarmo-nos na consideração desta fase do assunto, que pode ser 

estudada num bom livro de psicologia, com a chave que nós vos demos 

sobre o Gênero Mental. 

O estudante dos Fenômenos Psíquicos está ciente dos admiráveis 

fenômenos classificados sob o título de Telepatia, Transmissão de 

Pensamento, Influência Mental, Sugestão, Hipnotismo, etc. Muitos 

procuraram para uma explicação destas várias fases de fenômenos as 

teorias dos diversos instrutores da mente dupla. Em certa medida estão 



certos, porque há claramente uma manifestação de duas fases distintas 

da atividade mental. Porém, se esses estudantes considerarem estas 

mentes duplas à luz dos Preceitos herméticos a respeito das Vibrações 

e do Gênero Mental, compreenderão que têm na mão a chave com que 

tanto esforço procuravam. 

Nos fenômenos de Telepatia vê-se como a Energia Vibratória do 

Princípio Masculino é projetada para o Princípio Feminino de outra 

pessoa e este toma o pensamento-semente e o desenvolve até a 

madureza. Pela mesma forma operam a Sugestão e o Hipnotismo. O 

Princípio Masculino da pessoa dando as sugestões dirige uma exalação 

da Energia Vibratória ou Força-Vontade para o Princípio Feminino da 

outra pessoa, e esta última aceítando-a, recebe-a em si mesma e age e 

pensa de conformidade com ela. Uma idéia assim recolhida na mente de 

uma pessoa, cresce e se desenvolve, e com o tempo é considerada 

como a melhor produção mental do indivíduo, porquanto, em realidade, 

é como o ovo do cuco colocado no ninho do pardal, quando este destrói 

a produção direta, e se põe no ninho. O método normal é para os 

Princípios Masculino e Feminino na mente de uma pessoa coordenar e 

agir harmoniosamente em conjunção com a de outra. 

Mas, infelizmente, o Princípio Masculino nas pessoas médias é muito 

lento em agir, o estendimento da Força-Vontade é muito vagaroso - e a 

conseqüência é que tais pessoas são quase inteiramente dirigidas pelas 

mentes e os desejos das outras pessoas, às quais ela permite que 

façam as suas idéias e os seus desejos. Quão poucas ações ou 

pensamentos originais são realizados pelas pessoas médias? Não são a 

maioria das pessoas simples sombras e ecos de outras que têm 

vontades ou mentes mais fortes que elas? Isto acontece porque a 

pessoa média vive mais na consciência do seu Eu do que na do Ego. 



Está polarizada no seu Princípio Feminino da Mente, e o Princípio 

Masculino, em que se acha a Vontade, é obrigado a ficar inativo e sem 

emprego. 

O homem e a mulher fortes do mundo manifestam invariavelmente o 

Princípio Masculino da Vontade, e a sua força materialmente depende 

deste fato. Em vez de viver das impressões dadas às suas mentes pelos 

outros, dominam a sua própria mente pela sua Vontade, obtendo a 

espécie desejada de imagens mentais, e ainda mais dominam do 

mesmo modo as mentes dos outros. Vede as pessoas fortes, como 

implantam os seus pensamentos-sementes nas mentes das massas do 

povo, fazendo assim este pensar de acordo com os desejos e as 

vontades destes indivíduos fortes. Isto é porque as massas do povo são 

como que criaturas-carneiros, não dando origem a uma idéia própria e 

não empregando as suas próprias forças de atividade mental. 

A manifestação do Gênero Mental pode ser observada ao redor de nós 

todos os dias da vida. As pessoas magnéticas são as que podem 

empregar o Princípio Masculino com o fim de imprimir as suas idéias 

nos outros. O ator que faz o povo chorar ou rir como quer, o faz 

empregando este princípio. E assim é sucessivamente o orador, o 

político, o pregador, o escritor ou qualquer pessoa que tenha a atenção 

do público. A influência particular exercida por algumas pessoas sobre 

outras é devida à manifestação do Gênero Mental, na direção da linha 

vibratória acima indicada. Neste princípio acha-se oculto o segredo do 

magnetismo pessoal, da influência pessoal, da fascinação, etc., assim 

como os fenômenos geralmente agrupados sob o nome de Hipnotismo. 

O estudante que familiarizou-se com os fenômenos geralmente 

chamados psíquicos, poderá descobrir a importante parte tomada nos 



ditos fenômenos por esta força que a ciência denominou Sugestão, 

termo pelo qual se quer significar o processo ou método pelo qual uma 

idéia é transmitida à mente de outro, fazendo a segunda mente agir de 

acordo com ela. Uma exata compreensão da Sugestão é necessária 

para se compreender com inteligência os variados fenômenos psíquicos 

que a Sugestão encobre.  

Porém, o conhecimento da Vibração e do Gênero Mental é ainda mais 

necessário para o estudante da Sugestão. Porque todo o princípio da 

Sugestão depende do princípio de Gênero Mental e de Vibração. 

É costume dos escritores e instrutores da Sugestão explicar que é a 

mente objetiva ou voluntária que faz a impressão mental, ou sugestão 

na mente subjetiva ou involuntária. Porém, não descrevem o processo 

ou não nos dão uma analogia na natureza pela qual possamos 

compreender melhor a idéia. Mas, se quiserdes raciocinar sobre o 

assunto à luz dos Preceitos Herméticos, sereis capaz de ver que o 

fortalecimento do Princípio Feminino pela Energia Vibratória do Princípio 

Masculino está em concordância com as leis universais da natureza, e 

que o universo natural oferece inúmeras analogias pelas quais o 

princípio pode ser compreendido. Com efeito, os Preceitos Herméticos 

mostram que a verdadeira criação do Universo segue a mesma lei, e 

que em todas as manifestações criativas, nos planos espiritual, mental e 

psíquico, está sempre em operação o princípio de Gênero: manifestação 

dos Princípios Masculino e Feminino. "O que está em cima é como o 

que está em baixo, e o que está em baixo é como o que está em cima." 

E mais ainda, quando se compreende o princípio de Gênero Mental, os 

variados fenômenos de psicologia tornam-se imediatamente adaptáveis 

a uma classificação e estudo inteligente, em vez de serem muito 



obscuros. O princípio se realiza na prática, porque é baseado nas 

imutáveis leis universais da vida. 

Não entraremos em extensa discussão ou descrição dos variados 

fenômenos da influência mental ou atividade psíquica. Existem muitos 

livros bons, escritos e publicados sobre este assunto nos últimos anos. 

Os principais fatos dados nesses vários livros são corretos, apesar dos 

escritores intentarem explicar os fenômenos por diversas teorias que 

lhes são favoritas. O estudante pode instruir a si próprio nestas 

matérias, e empregando a teoria do Gênero Mental será capaz de pôr 

em ordem no caos das teorias e doutrinas contrárias, e poderá tomar-se 

mestre no assunto se for inclinado à ele. O fim desta obra não é dar uma 

extensa relação dos fenômenos psíquicos, mas sim dar ao estudante 

uma chave-mestra com a qual possa abrir as diversas portas que 

conduzem às partes do Templo do Conhecimento que ele quiser 

explorar. julgamos que nesta considero.ção dos preceitos do Caibalion, 

encontrar-se-á uma explicação que servirá para esclarecer muitas 

dificuldades embaraçosas: ela será uma chave que abrirá muitas portas. 

Qualquer que seja o costume de fazer detalhes a respeito das muitas 

formas de fenômenos psíquicos e da ciência mental, colocamos 

providencialmente na mão do estudante as idéias pelas quais ele pode 

instruir-se muito a respeito de cada fase do assunto que o interessar. 

Com o auxílio do Caibalion pode-se fazer uma livraria oculta, a velha 

Luz do Egito iluminando as páginas e os assuntos obscuros. Este é o 

fim deste livro. 

Não queremos expor uma nova filosofia, mas sim fornecer o bosquejo 

de um grande preceito do mundo antigo, que poderá esclarecer as 



doutrinas de outros, que servirá de Grande Reconciliador das diferentes 

teorias e doutrinas opostas. 

Capítulo XV - Axiomas Herméticos 

"A posse do Conhecimento sem ser acompanhada de uma manifestação 

ou expressão em Ação é como o amontoamento de metais preciosos, 

uma coisa vã e tola. O Conhecimento é, como a riqueza., destinado ao 

Uso. Lei do Uso é Universal, e aquele que viola esta lei sofre por causa 

do seu conflito com as forças naturais." - O CAIBALION 

Os Preceitos herméticos, conquanto sempre tenham sido bem 

guardados na mente dos seus afortunados possuidores, pelas razões 

que já dissemos, nunca foram destinados a ser simplesmente 

acumulados e ocultados. A Lei do Uso está contida nos preceitos, como 

podeis ver pela referência à citação acima do Caibalion, que a 

estabelece energicamente. O Conhecimento sem o Uso e a Expressão é 

uma coisa vã, que não traz bem algum ao seu possuidor ou à sua raça. 

Guardai-vos da avareza mental e expressar em Ação aquilo que 

aprendesses. Estudai os Axiomas e Aforismos, mas praticai-os também. 

Damos a seguir alguns dos mais importantes Axiomas herméticos do 

Caibalion, com alguns comentários juntos a cada um deles. Fazei-os vós 

mesmos, praticai-os e usai-os, porque eles não são realmente vossos 

enquanto não os tiverdes Usado.  

“Para mudar a vossa disposição ou vosso estado mental, mudai a vossa 

vibração." - O CAIBALION 

Todos podem mudar as suas vibrações mentais por um esforço da 

Vontade na direção determinada, fixando a Atenção sobre um estado 



mais desejável. A Vontade dirige a Atenção, e a Atenção muda a 

Vibração. Cultivai a Arte da Atenção, por meio da Vontade, e 

aprendereis o segredo do Domínio das Disposições e dos Estados 

mentais. 

"Para destruir uma desagradável ordem de vibração mental, ponde em 

movimento o Pripicípio de Polaridade e concentrai-vos sobre o Pólo 

Oposto ao que desejais suprimir. Destruí o desagradável mudando a 

sua polaridade." - O CAIBALION 

Esta é uma das mais importantes das fórmulas herméticas. É baseada 

em verdadeiros princípios científicos. Nós vos dissemos que um estado 

mental e o seu oposto eram simplesmente os dois pólos de uma só 

coisa, e que a polaridade pode ser invertida pela Transmutação Mental. 

Este princípio é conhecido pelos psicólogos modernos, que o aplicam 

para a destruição de hábitos desagradáveis, mandando os seus 

discípulos concentrarem sobre a qualidade oposta. Se fordes possuídos 

pelo medo, não percais tempo tratando de destruir esse medo, mas 

cultivai imediatamente a qualidade da Coragem, e o Medo 

desaparecerá. Muitos escritores exprimiram esta idéia muito claramente 

empregando o exemplo do quarto escuro. Não deveis tirar a Escuridão, 

mas simplesmente abrindo as janelas e entrando a Luz, a Escuridão 

desaparece. Para destruir uma qualidade Negativa, concentrai-vos 

sobre o Pólo Positivo dessa mesma qualidade, e as vibrações se 

mudarão gradualmente do Negativo ao Positivo, até que finalmente 

fiqueis polarizado no 010 Positivo em vez de no Negativo. O inverso é 

também verdade, como muitos criaram as suas mágoas, quando 

puseram-se a vibrar constantemente no pólo Negativo das coisas, Pela 

mudança da vossa polaridade podeis dominar os vossos defeitos, mudar 

os vossos estados mentais, refazer as vossas disposições, e formar o 



caráter. Muitos dos Domínios Mentais dos hermetistas avançados são 

devidos a esta aplicação da Polaridade, que é um dos mais importantes 

aspectos da Transmutação Mental. Lembrai-vos do Axioma Hermético 

(citado previamente), que diz: 

"A Mente (tão bem como os metais e elementos) pode ser transmutada 

de estado em estado, de grau em grau, de condição em condição, de 

pólo em pólo, de vibração em vibração." - O CAIBALION - 

O domínio da Polarização é o domínio dos princípios fundamentais da 

Transmutação Mental ou Alquimia Mental, porque, a não ser que 

adquira a arte de mudar a sua própria polaridade, ninguém poderá influir 

sobre os que o rodeiam. A compreensão perfeita deste princípio tornará 

a pessoa apta a mudar a sua própria Polaridade, bem como a dos 

outros, se ela quiser empregar o tempo no estudo e na prática 

necessária para possuir a arte. O princípio é verdadeiro, mas os 

resultados obtidos dependem da paciência e da prática persistente do 

estudante. 

“O Ritmo pode ser neutralizado pela aplicação da Arte de Polarização." - 

O CAIBALION - 

Como explicamos nos capítulos antecedentes, os hermetistas ensinam 

que o Princípio de Ritmo se manifesta no Plano Mental tanto como no 

Plano Físico, e que a contínua sucessão de disposições, sensações, 

emoções e outros estados mentais, é devida ao movimento à direita e à 

esquerda, por assim dizer, do pêndulo mental que nos leva de um 

extremo de sensação a outro extremo. Os hermetistas ensinam também 

que a Lei de Neutralização habilita a pessoa a dominar, em grande 

parte, a ação do Ritmo no conhecimento interior ou consciência. Como 

explicamos, há um Plano Superior de Consciência, do mesmo modo que 



um Plano Inferior ordinário, e o Mestre elevando-se mentalmente ao 

Plano Superior faz um movimento do chamado pêndulo mental 

manifestar-se no Plano Inferior, e ele, estando. no Plano Superior, 

escapa conscientemente do movimento inferior. Isto efetua-se pela 

polarização na Seidade Superior, e depois transportando as vibrações 

mentais do Ego acima das do plano ordinário de consciência. Isto é 

semelhante ao elevamento acima de uma coisa, deixando-a passar por 

baixo de vós. O hermetista avançado polariza-se no Pólo Positivo do 

seu Ente: o pólo "Eu sou", ao contrário do pólo da personalidade, e pela 

recusa e negação da ação do Ritmo, eleva o seu próprio plano de 

consciência, e permanentemente firme na Manifestação do seu Ente, 

deixa o pêndulo mover-se no Plano Inferior sem mudar a sua 

Polaridade. Isto é realizado por todas as pessoas que atingiram todos os 

graus do domínio próprio, quer compreendam a lei quer não. Tais 

pessoas simplesmente recusam deixar-se mover pelo pêndulo das 

condições ou emoções, e, afirmando constantemente a sua 

superioridade, permanecem polarizadas no polo Positivo. O Mestre, por 

conseguinte, atinge um grau muito grande de progresso, porque 

compreende a lei que está dominando por uma lei superior, e pelo 

emprego da sua Vontade alcança um equilíbrio e estabilidade Mental 

quase impossível de ser acreditado pelos que se deixam mover à direita 

e à esquerda pelo pêndulo mental das condições e emoções. 

Contudo, lembrai-vos sempre que não podeis destruir realmente o 

Princípio de Ritmo, porque ele é indestrutível, Podeis simplesmente 

vencer uma lei contrabalançando-a com outra, e assim manter-vos em 

equilíbrio. As leis do balanço e contrabalanço estão em ação tanto nos 

planos mentais como nos físicos, e a compreensão destas leis habilita o 



homem a parecer destruir as leis, quando ele simplesmente exerce um 

contrabalanço. 

"Nada escapa do Princípio de Causa e Eleito, mas existem vários 

Planos de Causalidade, e pode-se empregar as leis do plano superior 

para vencer as leis do inferior." - O CAIBALION  

Pela compreensão das práticas da Polarização, os hermetistas elevam-

se a um plano superior de Causalidade e assim contrabalançam as leis 

dos planos inferiores de Causalidade. Tornando-se aptos a dominar as 

suas condições e emoções e a neutralizar o Ritmo, como já explicamos, 

eles podem escapar de uma grande parte das operações de Causa e 

Efeito do plano ordinário.  

As massas populares são impulsionadas, obedientes aos seus guias, às 

vontades e desejos dos outros mais fortes que elas, aos efeitos das 

tendências hereditárias, às sugestões dos que as rodeiam, e a outras 

coisas exteriores, que tendem a move-Ias no tabuleiro de xadrez da vida 

como simples peões. Elevando-se sobre estas causas influentes, os 

hermetistas avançados alcançam um plano elevado de ação mental, e 

dominando as suas condições, seus impulsos e suas sensações, criam 

para si novos caracteres, qualidades e poderes, pelos quais dominam os 

que ordinariamente o rodeiam, e assim tomam-se praticamente 

jogadores em vez de simples peões. Tais pessoas ajudam 

inteligentemente a jogar a partida da vida, sem serem movidas no seu 

caminho e caminhando com mais força e vontade. Empregam o 

Princípio de Causa e Efeito, sem serem empregados por este. Sem 

dúvida que ainda as mais elevadas estão sujeitas ao Princípio como ele 

se manifesta nos planos superiores, mas nos planos inferiores da 

atividade são Senhores em vez de Escravos. Diz o Caibalion: 



"Os Sábios servem no plano superior, mas governam no inferior. 

Obedecem às leis que vêm de cima deles, mas no seu próprio plano e 

nos inferiores a eles, governam e dão ordens. E assim fazendo formam 

uma parte do Princípio, sem se oporem a este. O sábio concorda com a 

Lei, e compreendendo o seu movimento, ele o opera em vez de ser 

cego escravo. Do mesmo modo que o hábil nadador volta o seu 

caminho e jaz este caminho, conforme a sua vontade, sem ser como a 

barca que é levada para cá e para lá: assim é o sábio em comparação 

do homem ordinário; e, contudo, o nadador e a barca, o sábio e o 

ignorante, estão sujeitos à Lei. Aquele que compreende isto está, bem 

no caminho do Domínio." - O CAIBALION 

Em conclusão, permiti-nos chamar a vossa atenção para o Axioma 

Hermético: 

"A verdadeira Transmutação Hermética é uma Arte Mental." - O 

CAIBALION 

No axioma acima, os hermetistas ensinam que a grande obra de 

influenciar a sua própria roda é realizada pelo Poder Mental. O Universo 

sendo totalmente mental, é claro que só poderá ser governado pela 

Mentalidade. E nesta verdade acha-se contida uma explicação dos 

diversos poderes mentais que estão tomando muita atenção e estudo 

nestes primeiros anos do Vigésimo Século. Debaixo e atrás do véu das 

doutrinas dos diversos cultos e escolas, acha-se ainda constantemente 

o princípio da Substância Mental do Universo. Se o Universo é Mental 

na sua natureza substancial, segue-se que a Transmutação Mental pode 

mudar as condições e os fenômenos do Universo. Se o Universo é 

Mental, a Mente será o poder mais elevado que produz os seus 



fenômenos. Se se compreender isto, tudo o que é chamado milagres e 

prodígios será considerado pelo que realmente é. 

"O TODO é MENTE; o Universo é Mental." - O CAIBALION  

 


