O CAIBALION

Estudo da filosofia hermética do antigo Egito e da Grécia

Traducdo: ROSABIS CAMAYSAR



Introducéao

Temos grande prazer em apresentar aos estudantes e investigadores da
Doutrina Secreta esta pequena obra baseada nos Preceitos herméticos
do mundo antigo. Existem poucos escritos sobre este assunto apesar
das inumeras referéncias feitas pelos ocultistas aos Preceitos que
expomos, de modo que por isso esperamos que 0s investigadores dos
Arcanos da Verdade saberdo dar bom acolhimento ao livro que agora

aparece.

O fim desta obra ndo € a enunciacdo de uma filosofia ou doutrina
especial, mas sim fornecer aos estudantes uma exposicdo da Verdade
gue servira para reconciliar os fragmentos do conhecimento oculto que
adquiriram, mas que sao aparentemente opostos uns aos outros e que
s6 servem para desanimar e desgostar o principiante neste estudo. O
nosso intento ndo é construir um novo Templo de Conhecimento, mas
sim colocar nas maos do estudante uma Chave-Mestra com que possa
abrir todas as portas internas que conduzem ao Templo do Mistério

Cujos portais ja entrou.

Nenhum fragmento dos conhecimentos ocultos possuidos pelo mundo
foi tdo zelosamente guardado como os fragmentos dos Preceitos
herméticos que chegaram - até nés através dos seculos passados
desde o tempo do seu grande estabelecedor, Hermes Trismegisto, 0
mensageiro dos deuses, que viveu no antigo Egito quando a atual raca
humana estava em sua infancia. Contemporaneo de Abrado e se for
verdadeira a lenda, instrutor deste veneravel sabio, Hermes foi e € o
Grande Sol Central do Ocultismo, cujos raios tém iluminado todos os
ensinamentos que foram publicados desde o seu tempo. Todos os

preceitos fundamentais e basicos introduzidos nos ensinos esotéricos de



cada raca foram formulados por Hermes. Mesmo 0s mais antigos
preceitos da india tiveram indubitavelmente a sua fonte nos Preceitos

herméticos originais.

Da terra do Ganges muitos mestres avancados se dirigiram para o pais
do Egito para se prostrarem aos pés do Mestre. Dele obtiveram a
Chave-Mestra que explicava e reconciliava os seus diferentes pontos de
vista, e assim a Doutrina Secreta ficou firmemente estabelecida. De
outros paises também vieram muitos sabios, que consideravam Hermes
como o Mestre dos Mestres; e a sua influéncia foi tdo grande que,
apesar dos numerosos desvios de caminho de centenas de instrutores
desses diferentes paises, ainda se pode facilmente encontrar uma certa
semelhanca e correspondéncia nas muitas e divergentes teorias
admitidas e combatidas pelos ocultistas de diferentes paises atuais. Os
estudantes de Religibes comparadas compreenderdo facilmente a
influéncia dos Preceitos Herméticos em qualquer religido merecedora
deste nome, quer seja uma religiao apenas conhecida atualmente, quer
seja uma religido morta, ou uma religido cheia de vida no nosso proprio
tempo. Existe sempre uma correspondéncia entre elas, apesar das
aparéncias contraditorias, e os Preceitos herméticos sdo como que o

seu grande Conciliador.

A obra de Hermes parece ter sido feita com o fim de plantar a grande
Verdade-Semente que se desenvolveu e germinou em tantas formas
estranhas, mais depressa do que se teria estabelecido uma escola de
filosofia que dominasse o pensamento do mundo. Todavia as verdades
originais ensinadas por ele foram conservadas intatas na sua pureza
original, por um pequeno numero de homens, que, recusando grande
parte de estudantes e discipulos pouco desenvolvidos, seguiram o

costume hermético e reservaram as suas verdades para 0S poucos que



estavam preparados para compreendé-las e dirigi-las. Dos labios aos
Ouvidos a verdade tem sido transmitida entre esses poucos. Sempre
existiram, em cada geracdo e em varios paises da terra, alguns
Iniciados que conservaram viva a sagrada chama dos Preceitos
herméticos, e sempre empregaram as suas lampadas para reacender as
lampadas menores do mundo profano, quando a luz da verdade
comecava a escurecer e a apagar-se por causa da sua negligéncia, e os
seus pavios ficavam embaracados com substancias estranhas. Existiu
sempre um punhado de homens Para cuidar do altar da Verdade, em
gue mantiveram sempre acesa a Lampada Perpétua da Sabedoria.
Estes homens dedicaram a sua vida a esse trabalho de amor que o

poeta muito bem descreveu nestas linhas:

"Oh! ndo deixeis apagar a chama! Mantida De século em século Nesta
escura caverna, Neste templo sagrado! Sustentada por puros ministros

do amor! Nao deixeis apagar esta divina chama!"

Estes homens nunca procuraram a aprovacao popular, nem grande
namero de prosélitos. Sao indiferentes a estas coisas, porque sabem
gudo poucos de cada geracdo estdo preparados para a verdade, ou
podem reconhecé-la se ela lhes for apresentada. Reservam a carne
para os homens feitos, enquanto outros dao o leite as criancas.
Reservam suas pérolas de sabedoria para os poucos que conhecem o
seu valor e sabem trazé-las nas suas coroas, em vez de as lancar ao
porco vulgar, que enterra-las-ia na lama e as Misturaria com o seu
desagradavel alimento mental. Mas esses poucos ndo esqueceram nem
desprezaram o0s preceitos originais de Hermes, que tratam da
transmissdo das palavras da verdade aos que estdo preparados para
recebé-la, a respeito dos quais diz o Caibalion:"Em qualquer lugar que

se achem os vestigios do Mestre, os ouvidos daqueles que estiverem



preparados para receber o0 seu Ensinamento se abrirdo,
completamente.” E ainda: "Quando os ouvidos do discipulo estado
preparados para ouvir, entdo vém os labios para enché-los com
sabedoria." Mas a sua atitude habitual sempre esteve estritamente de
acordo com outro aforismo hermético também do Caibalion: "Os labios

da Sabedoria estao fechados, exceto aos ouvidos do Entendimento."

Os que ndo podem compreender sdo 0s que criticaram esta atitude dos
Hermetistas e clamaram que eles ndo manifestavam o verdadeiro
espirito dos seus ensinamentos nas astuciosas reservas e reticéncias
gue faziam. Porém um rapido olhar retrospectivo nas paginas da histéria
mostrara a sabedoria dos Mestres, que conheciam que era uma loucura
pretender ensinar ao mundo o que ele ndo desejava saber, nem estava
preparado para isso. Os Hermetistas nunca quiseram ser martires; antes
pelo contrario, ficaram silenciosamente retirados com um sorriso de
piedade nos seus fechados labios enquanto os béarbaros se enfureciam
contra eles nos seus costumeiros divertimentos de levar a morte e a
tortura os honestos mas desencaminhados entusiastas, que julgavam
ser possivel obrigar uma raca de barbaros a admitir a verdade, que so

pode ser compreendida pelo eleito ja bastante avancado no Caminho.
E o espirito de perseguicao ainda ndo desapareceu da terra.

Ha certos preceitos herméticos que, se fossem divulgados, atrairiam
contra os divulgadores uma gritaria de desprezo e de 6dio por parte da

multid&o, que tornaria a gritar: "Crucificai-os! Crucificai-os!

Nesta obra nés nos esforcamos por vos oferecer uma idéia dos
preceitos fundamentais do Caibalion, procurando dar os Principios
acionantes e vos deixando o trabalho de os estudar, em vez de

tratarmos detalhadamente dos seus ensinamentos. Se fordes



verdadeiros estudantes podereis compreender e aplicar estes Principios;
se 0 nao fordes deveis vos desenvolver, porque de outra maneira 0s
Preceitos herméticos serdo para vOs somente palavras, palavras,

palavras!!!

Os TRES INICIADOS

A Filosofia Hermética

"Os labios da sabedoria estdo fechados, exceto aos ouvidos do
Entendimento.” - O CAIBALION

Do velho Egito sairam os preceitos fundamentais esotéricos e ocultos
gue tdo fortemente tém influenciado as filosofias de todas as racas,
nacdes e povos, por varios milhares de anos. O Egito, a terra das
Piramides e da Esfinge, foi a patria da Sabedoria secreta e dos
Ensinamentos misticos. Todas as nacdes receberam dele a Doutrina
secreta. A india, a Pérsia, a,Caldéia, a Média, a China, o Japao, a
Assiria, a antiga Grécia e Roma e outros paises antigos aproveitaram
lautamente dos fatos do conhecimento, que os hierofantes e Mestres da
Terra de Isis tdo francamente ministravam aos que estavam preparados
para participar da grande abundancia de preceitos misticos e ocultos,
gue as mentes superiores deste antigo pais tinham continuamente

condensado.

No antigo Egito viveram os grandes Adeptos e Mestres que nunca mais
foram avantajados, e raras vezes foram igualados, nos séculos que se
passaram desde o tempo do grande Hermes. No Egito estava

estabelecida a maior das Lojas dos Misticos. Pelas portas dos seus



Templos entraram os Nedfitos que mais tarde, como Hierofantes,
Adeptos e Mestres, se espalharam por todas as partes da terra, levando
consigo o precioso conhecimento que possuiam, ansiosos e desejosos
de ensina-lo aqueles que estivessem preparados para recebé-lo. Todos
os estudantes do Oculto conhecem a divida que tém para com 0s

veneraveis Mestres deste antigo pais.

Mas entre estes Grandes Mestres do antigo Egito, existiu um que eles
proclamavam como o Mestre dos Mestres. Este homem, se é que foi
verdadeiramente um homem, viveu no Egito na mais remota
antiguidade. Ele foi conhecido sob o0 nome de Hermes Trismegisto. Foi 0
pai da Ciéncia Oculta, o fundador da Astrologia, o descobridor da
Alguimia. Os detalhes da sua vida se perderam devido ao imenso
espaco de tempo, que € de milhares de anos, e apesar de muitos paises
antigos disputarem entre si a honra de ter sido a sua patria. A data da
sua existéncia no Egito, na sua ultima encarnacéo neste planeta, ndo é
conhecida agora mas foi fixada nos primeiros tempos das mais remotas
dinastias do Egito, muito antes do tempo de Moisés. As melhores
autoridades consideram-no como contemporaneo de Abrado, e algumas
tradi¢cdes judaicas dizem claramente que Abrado adquiriu uma parte do

seu conhecimento mistico do proprio Hermes.

Depois de ter passado muitos anos da sua partida deste plano de
existéncia (a tradicdo afirma que viveu trezentos anos) 0s egipcios
deificaram Hermes e fizeram dele um dos seus deuses sob o nome de
Thoth. Anos depois os povos da Antiga Grécia também o deificaram
com o nome de "Hermes, o Deus da Sabedoria". Os egipcios
reverenciaram por muitos séculos a sua memoria, denominando-o o

mensageiro dos Deuses, e ajuntando-lhe como distintivo o seu antigo



titulo "Trismegisto”, que significa o trés vezes grande, o grande entre 0s

grandes.

Em todos os paises antigos, o nome de Hermes Trismegisto foi
reverenciado, sendo esse nome considerado como sindbnimo de "Fonte

de Sabedoria".

Ainda em nossos dias empregamos o termo hermético no sentido de
secreto, fechado de tal maneira que nada escapa, etc., pela razdo que
os discipulos de Hermes sempre observaram o principio do segredo nos
seus preceitos. Eles ignoravam aquele ndo lancar as pérolas aos
porcos, mas conservavam o preceito de dar leite as criancas, e carne
aos homens feitos, maximas que sado familiares a todos os leitores das
Escrituras Cristds, mas que ja eram usadas pelos egipcios, muitos
séculos antes da era cristd. Os Preceitos herméticos estdo espalhados
em tocos o0s paises e em todas as religibes, mas nao pertencem a
nenhuma seita religiosa particular. Isto acontece por causa das
adverténcias feitas pelos antigos instrutores com o fim de evitar que a
Doutrina Secreta fosse cristalizada em um credo. A sabedoria desta
precaucdo € clara para todos os estudantes de histéria. O antigo
ocultismo da india e da Pérsia degenerou-se e perdeu-se
completamente, porque 0s seus instrutores tornaram-se padres, e
misturaram a teologia com a filosofia, vindo a ser, por consequéncia, 0
ocultismo da india e da Pérsia, gradualmente perdido no meio das
massas de religides, supersticdes, cultos, credos e deuses. O mesmo
aconteceu com a antiga Grécia e Roma e também com os Preceitos
herméticos dos Gnosticos e Cristdos primitivos, que se perderam no
tempo de Constantino, e que sufocaram a filosofia com o manto da
teologia, fazendo assim a Igreja perder aquilo que era a sua verdadeira

esséncia e espirito, e andar as cegas durante varios séculos, antes de



tomar o seu verdadeiro caminho; porque todos os bons observadores
deste vigésimo século dizem gue a Igreja esta lutando para voltar aos

seus antigos ensinamentos misticos.

Apesar de tudo isso sempre existiram algumas almas fiéis que
mantiveram viva a Chama, alimentando-a cuidadosamente e n&o
deixando a sua luz se extinguir. E gracas a estes firmes coracdes e
intrépidas mentes, temos ainda conosco a verdade. Mas a maior parte
desta n&o se acha nos livros. Tem sido transmitida de Mestre a
Discipulo, de Iniciado a Hierofante, dos labios aos ouvidos. Ainda que
esteja escrita em toda parte, foi propositalmente velada com termos de
alquimia e astrologia, de modo que s6 os que possuem a chave podem-
na ler bem. Isto era necessario para evitar as perseguicoes dos tedlogos
da Idade Média que combatiam a Doutrina Secreta a ferro, fogo,

pelourinho, forca e cruz.

Ainda atualmente sO6 encontramos alguns valiosos livros de Filosofia
hermética, apesar das numerosas referéncias feitas a ela nos varios
livros escritos sobre diversas fases do Ocultismo. Contudo, a Filosofia
hermética € a unica Chave-Mestra que pode abrir todas as portas dos

Ensinamentos Ocultos!

Nos primeiros tempos existiu uma compilacdo de certas Doutrinas
basicas do Hermetismo, transmitida de mestre a discipulo, a qual era
conhecida sob o nome de "Caibalion", cuja significacéo exata se perdeu
durante varios séculos. Este ensinamento é, contudo, conhecido por
varios homens a quem foi transmitido dos labios aos ouvidos, desde

muitos séculos.

Estes preceitos nunca foram escritos ou impressos até chegarem ao

nosso conhecimento. Eram simplesmente uma colecdo de maximas,



preceitos e axiomas, ndo inteligiveis aos profanos, mas que eram
prontamente entendidos pelos estudantes; e além disso, eram depois
explicados e ampliados pelos Iniciados hermetistas aos seus Neofitos.
Estes preceitos constituiam realmente os principios basicos da Arte da
Alquimia Hermética que, contrariamente ao que geralmente se cré,
baseia-se no dominio das Forcas Mentais, em vez de no dominio dos
Elementos materiais; na Transmutacdo das Vibracdes mentais em
outras, em vez de na mudanca de uma espécie de metal em outra. As
lendas da Pedra Filosofal, que transformava qualquer metal em ouro,
eram alegorias da Filosofia hermética perfeitamente entendidas por
todos os estudantes do verdadeiro Hermetismo.

Neste livro, cuja primeira licdo € esta, convidamos o0s estudantes a
examinar os Preceitos herméticos tal como sdo expostos no Caibalion e
explicados por nds, humildes estudantes desses Preceitos' que, apesar
de termos o titulo de Iniciados, somos simples estudantes aos pés de
Hermes, o Mestre. Nés lhes oferecemos muitos axiomas, maximas e
preceitos do Caibalion, acompanhados de explicagcbes e comentérios,
gue cremos servir para tornar 0s seus preceitos mais compreensiveis ao
estudante moderno, principalmente porque o texto original é velado de

propdsito com termos obscuros.

As maximas, 0s axiomas e preceitos originais do Caibalion sé&o
Impressos em tipo diferente do tipo geral da nossa obra. Esperamos que
0s estudantes a quem oferecemos esta obra, como possam tirar muito
proveito do estudo das suas paginas como tiraram outros que passaram
antes pelo Caminho do Adeptado, nos séculos decorridos desde o
tempo de Hermes Trismegisto, 0 Mestre dos Mestres, o Trés Vezes

Grande.



Diz o Caibalion:

"Em qualquer lugar que estejam os vestigios do Mestre, os ouvidos
daquele que estiver preparado para receber o seu Ensinamento se

abrirdo completamente”.

"Quando os ouvidos do discipulo estdo preparados para ouvir, entao

vém os labios para os encher com Sabedoria."

De modo que, de acordo com o indicado, s6 dara atencéo a este livro
aquele que tiver uma preparacao especial para receber os Preceitos que
ele transmite. E, reciprocamente, quando o estudante estiver preparado
para receber a verdade, também este livro Ihe aparecera. Esta é a Lei.
O Principio hermético de Causa e Efeito, no seu aspecto de Lei de
Atracao, levara os ouvidos para junto dos labios e o livro para junto do

discipulo. Assim sdo os atomos!
Capitulo Il - Os Sete Principios Herméticos

"Os Principios da Verdade sdo Sete; aquele que o0s conhece
perfeitamente, possui a Chave Magica com a qual todas as Portas do

Templo podem ser abertas completamente.” - O CAIBALION

Os Sete Principios em que se baseia toda a Filosofia hermética sdo os

seguintes:

I. O Principio de Mentalismo.

[I. O Principio de Correspondéncia.
[1l. O Principio de Vibracéo.

IVV. O Principio de Polaridade.



V. O Principio de Ritmo.
VI. O Principio de Causa e Eleito.
VII . O Principio de Género.

Estes Sete Principios podem ser explicados e explanados, como vamos
fazer nesta licdo. Uma pequena explanacdo de cada um deles pode ser

feita agora, e € o que vamos fazer.
[. O Principio de Mentalismo
"O TODO € MENTE; o Universo é Mental." - O CAIBALION

Este Principio contém a verdade que Tudo é Mente. Explica que O
TODO (que, é a Realidade substancial que se oculta em todas as
manifestacdes e aparéncias que conhecemos sob o nome de Universo
Material, Fenbmenos da Vida, Matéria, Energia, numa palavra, sob tudo
0 que tem aparéncia aos nossos sentidos materiais) é ESPIRITO, é
INCOGNOSCIVEL e INDEFINFVEL em si mesmo, mas pode ser
considerado como uma MENTE VIVENTE INFINITA e UNIVERSAL.
Ensina também que todo o mundo fenomenal ou universo é
simplesmente uma Criacdo Mental do TODO, sujeita as Leis das Coisas
criadas, e que 0 universo, como um todo, em suas partes ou unidades,
tem sua existéncia na mente do TODO, em cuja Mente vivemos,
movemos e temos a nossa existéncia. Este Principio, estabelecendo a
Natureza Mental do Universo, explica todos os fenbmenos mentais e
psiquicos que ocupam grande parte da atencdo publica, e que, sem tal

explicacéo, seriam ininteligiveis e desafiariam o exame cientifico.

A compreensdo deste Principio hermético do Mentalismo habilita o

individuo a abarcar prontamente as leis do Universo Mental e a aplicar o



mesmo Principio para a sua felicidade e adiantamento. O estudante
hermetista ainda n&o sabe aplicar inteligentemente a grande Lei Mental,

apesar de emprega-la de maneira casual.

Com a Chave-Mestra em seu poder, o estudante podera abrir as
diversas portas do templo psiquico e mental do conhecimento e entrar
por elas livre e inteligentemente. Este Principio explica a verdadeira
natureza da Forca, da Energia e da Matéria, como e por que todas elas
sdo subordinadas ao Dominio da Mente. Um velho Mestre hermético
escreveu, ha muito tempo: "Aquele que compreende a verdade da
Natureza Mental do Universo estd bem avancado no Caminho do
Dominio." E estas palavras sao tdo verdadeiras hoje, como no tempo em
gue foram escritas. Sem esta Chave-Mestra, o Dominio € impossivel, e

o estudante batera em vao nas diversas portas do Templo.
[I. O Principio de Correspondéncia

"O que esta em cima é como 0 que estd embaixo, e 0 que esta embaixo

€ como o que esta em cima." - O CAIBALION

Este Principio contém a verdade que existe uma correspondéncia entre
as leis e os fenomenos dos diversos planos da Existéncia e da Vida. O
velho axioma hermético diz estas palavras: "O que esta em cima € como
0 que esta embaixo, e 0 que estd embaixo € como 0 que estd em cima.’
A compreensdo deste Principio d4 ao homem os meios de explicar
muitos paradoxos obscuros e segredos da Natureza. Existem planos
fora dos nossos conhecimentos, mas quando lhes aplicamos o Principio
de Correspondéncia chegamos a compreender muita coisa que de outro
modo nos seria impossivel compreender. Este Principio é de aplicacdo e
manifestacao universal nos diversos planos do universo material, mental

e espiritual: € uma Lei Universal.



Os antigos Hermetistas consideravam este Principio como um dos mais
importantes instrumentos mentais, por meio dos quais o homem pode
ver além dos obstaculos que encobrem a vista o Desconhecido. O seu
USO constante rasgava aos poucos o véu de Isis e um vislumbre da face
da deusa podia ser percebido. Justamente do mesmo modo que O
conhecimento dos Principios da Geometria habilita o homem, enquanto
estiver no seu observatorio, a medir sois longinquos, assim também o
conhecimento do Principio de Correspondéncia habilita o Homem a
raciocinar inteligentemente,do Conhecido ao Desconhecido. Estudando

a mbnada, ele chega a compreender o arcanjo.
lll. O Principio de Vibracéao
"Nada esté parado; tudo se move; tudo vibra." - O CAIBALION

Este Principio encerra a verdade que tudo esta em moviirento: tudo
vibra; nada esta parado; fato que a Ciéncia moderna observa, e que
cada nova descoberta cientifica tende a confirmar. E contudo este
Principio hermético foi enunciado ha milhares de anos pelos Mestres do

antigo Egito.

Este Principio explica que as diferencas entre as diversas manifestacdes
de Matéria, Energia, Mente e Espirito, resultam das ordens variaveis de
Vibracdo. Desde O TODO, que € Puro Espirito, até a forma mais
grosseira da Matéria, tudo esta em vibracdo; quanto mais elevada for a
vibracdo, tanto mais elevada sera a posicédo na escala. A vibracdo do
Espirito € de uma intensidade e rapidez tdo infinitas que praticamente
ele esta parado, como uma roda que se move muito rapidamente parece

estar parada.



Na extremidade inferior da escala estdo as grosseiras formas da
matéria, cujas vibracdes sdo tdo vagarosas que parecem estar paradas.
Entre estes polos existem milhdes e milhdes de graus diferentes de
vibracdo. Desde o corpusculo e o elétron, desde o atomo e a molécula,
até os mundos e universos, tudo esta em movimento vibratorio. Isto é
verdade nos planos da energia e da forca (que também variam em graus
de vibracdo); nos planos mentais (cujos estados dependem das

vibracdes), e também nos planos espirituais.

O conhecimento deste Principio,' com as férmulas apropriadas, permite
ao estudante hermetista conhecer as suas vibragcdes mentais, assim
como também a dos outros. S6 os Mestres podem aplicar este Principio
para a conquista dos Fendmenos Naturais, por diversos meios. "Aquele
gue compreende o Principio de vibracéo alcancou o cetro do poder”, diz

um escritor antigo.
IV. O Principio de Polaridade

"Tudo é Duplo; tudo tem pdlos; tudo tem o seu oposto; o igual e o
desigual sdo a mesma coisa; 0s opostos sdo idénticos em natureza,
mas diferentes em grau; 0os extremos se tocam; todas as verdades s&o
meias verdades; todos os paradoxos podem ser reconciliados." - O
CAIBALION

Este Principio encerra a verdade: tudo € Duplo; tudo tem dois podlos;
tudo tem o seu oposto, que formava um velho axioma hermético. Ele
explica os velhos paradoxos, que deixaram muitos homens perplexos, e
gue foram estabelecidos assim: A Tese e a Antitese séo idénticas em
natureza, mas diferentes em grau; 0S Opostos sd0 a mesma coisa,
diferindo somente em grau; os pares de opostos podem ser

reconciliados; 0os extremos se tocam; tudo existe e nao existe ao mesmo



tempo; todas as verdades s&o meias-verdades; toda verdade é meio-

falsa; ha dois lados em tudo, etc., etc.

Ele explica que em tudo ha dois pd6los ou aspectos opostos, e que 0s
opostos sao simplesmente os dois extremos da mesma coisa,
consistindo a diferenca em variacdo de graus. Por exemplo: o Calor e 0
Frio, ainda que sejam; opostos, sS40 a mesma coisa, e a diferenca que
h& entre eles consiste simplesmente na variacédo de graus dessa mesma

coisa.

Olhai para o vosso termdmetro e vede se podereis descobrir onde
termina o calor e comeca o friol N&do h& coisa de calor absoluto ou de
frio absoluto; os dois termos calor e frio indicam somente a variagcdo de
grau da mesma coisa, € gque essa mesma coisa que se manifesta como

calor e frio nada mais é que uma forma, variedade e ordem de Vibracéo.

Assim o calor e o frio sdo unicamente os dois polos daquilo que
chamamos Calor; e os fenbmenos que dai decorrem sdo manifestacoes
do Principio de Polaridade. O mesmo Principio se manifesta no caso da
Luz e da Obscuridade, que sdo a mesma coisa, consistindo a diferenca
simplesmente nas variacfes de graus entre os dois polos do fendmeno
Onde cessa a obscuridade e comeca a luz? Qual é a diferenca entre o
grande e o pequeno? Entre o forte e o fraco? Entre o branco e o preto?
Entre o perspicaz e o néscio? Entre o alto e o baixo? Entre o positivo e 0

negativo.

O Principio de Polaridade explica estes paradoxos e nenhum outro
Principio pode excedé-lo. O mesmo Principio opera no Plano mental.
Permitiu-nos tomar um exemplo extremo: o do Amor e o 6dio, dois
estados mentais em aparéncia totalmente diferentes. E, apesar disso,

existem graus de 6dio e graus de Amor, e um ponto médio em que



usamos dos termos Igual ou Desigual, que se encobrem mutuamente de
modo tdo gradual que as vezes temos dificuldades em conhecer o que
nos € igual, desigual ou nem um nem outro. E todos sdo simplesmente
graus da mesma coisa, como compreendereis se meditardes um
momento. E mais do que isto (coisa que os Hermetistas consideram de
maxima importancia), € possivel mudar as vibracbes de oOdio em
vibracbes de Amor, na propria mente de cada um de nds e nas mentes

dos outros.

Muitos de vés, que ledes estas linhas, tiveram experiéncias pessoais da
transformacdo do Amor em 6dio ou do inverso, quer isso se desse com
eles mesmos, quer com outros. Podeis pois tornar possivel a sua
realizacdo, exercitando 0 uso da vossa Vontade por meio das férmulas
herméticas. Deus e o Diabo, sédo, pois, os polos da mesma coisa, e 0
Hermetista entende a arte de transmutar o Diabo em Deus, por meio da
aplicagéo do Principio de Polaridade. Em resumo, a Arte de Polaridade
fica sendo uma fase da Alquimia Mental, conhecida e praticada pelos
antigos e modernos Mestres hermetistas. O conhecimento do Principio
habilitara o discipulo a mudar a sua prépria Polaridade, assim como a
dos outros, se ele consagrar o tempo e 0 estudo necessario para obter o

dominio da arte.
V. O Principio de Ritmo

"Tudo tem fluxo e refluxo; tudo tem suas marés; tudo sobe e desce; tudo
se manifesta por oscilacbes compensadas; a medida do movimento a
direita é a medida do movimento a esquerda; o ritmo é a compensagao.”
- O CAIBALION

Este Principio contém a verdade que em tudo se manifesta um

movimento para diante e para tras, um fluxo e refluxo, um movimento de



atracdo e repulsdo, um movimento semelhante ao do péndulo, uma
maré enchente e uma maré vazante, uma maré -alta e uma maré baixa,
entre os dois polos, que existem, conforme o Principio de Polaridade de
gue tratamos ha pouco. Existe sempre uma acdo e uma reagao, uma
marcha e uma retirada, uma subida e uma descida. Isto acontece nas
coisas do Universo, nos sois, nos mundos, nos homens, nos animais, na

mente, na energia e na matéria.

Esta lei é manifesta na criacdo e destruicdo dos mundos, na elevacgao e
na queda das nacdes, na vida de todas as coisas, e finalmente nos
estados mentais do Homem (e é com estes ultimos que os Hermetistas
reconhecem a compreensdo do Principio mais importante). Os
Hermetistas compreenderam este Principio, reconhecendo a sua
aplicacéo universal, e descobriram também certos meios de dominar os
seus efeitos no préprio ente com o emprego de férmulas e métodos
apropriados. Eles aplicam a Lei mental de Neutralizacdo. Eles nao
podem anular o Principio ou impedir as suas operacdes, mas
aprenderam como se escapa dos seus efeitos na propria pessoa, até um
certo grau que depende do Dominio deste Principio. Aprenderam como

emprega-lo, em vez de serem empregados por ele.

Neste e noutros métodos consiste a Arte dos Hermetistas. O Mestre dos
Hermetistas polarizasse até o ponto em que desejar, e entdo neutraliza

a Oscilacdo Ritmica pendular que tenderia a arrasta-lo ao outro pélo.

Todos os individuos que atingiram qualquer grau de Dominio proprio
executam isto até um certo grau, mais ou menos inconscientemente,
mas o Mestre o faz conscientemente e com 0 uso da sua Vontade,
atingindo um grau de Equilibrio e Firmeza mental quase impossivel de

ser acreditado pelas massas populares que vao para diante e para tras



como um péndulo. Este Principio e o da Polaridade foram estudados
secretamente pelos Hermetistas, e os métodos de impedi-los, neutraliza-
los e emprega-los formam uma parte importante da Alquimia Mental do

Hermetismo.
VI. O Principio de Causa e Efeito

"Toda a Causa tem seu Efeito, todo Efeito tem sua Causa; tudo
acontece de acordo com a Lei; o Acaso é simplesmente um nome dado
a uma Lei ndo reconhecida; ha muitos planos de causalidade, porém
nada escapa a Lei." - O CAIBALION

Este principio contém a verdade que ha uma Causa para todo o Efeito e
um Efeito para toda a Causa. Explica que: Tudo acontece de acordo
com a Lei, nada acontece sem razdo, ndo ha coisa que seja casual; que,
no entanto, existem varios planos de Causa e Efeito, os planos
superiores dominando os planos inferiores, nada podendo escapar

completamente da Lei.

Os Hermetistas conhecem a arte e os métodos de elevar-se do plano
ordinario de Causa e Efeito, a um certo grau, e por meio da elevagao

mental a um plano superior tomam-se Causadores em vez de Efeitos.

As massas do povo séo levadas para a frente; os desejos e as vontades
dos outros sado mais fortes que as vontades delas; a hereditariedade, a
sugestao e outras causas exteriores movem-nas como se fossem pedes
no tabuleiro de xadrez da Vida. Mas os Mestres, elevando-se ao plano
superior, dominam o seu génio. carater, suas qualidades, poderes, tao
bem como os que o cercam e tornam-se Motores em vez de pedes. Eles
ajudam a jogar a criacdo, quer fisica, quer mental ou espiritual, é

possivel sem partida da vida, em vez de serem jogados e movidos por



outras vontades e influéncias. Empregam o Principio em lugar de serem
seus instrumentos. Os Mestres obedecem a Causalidade do plano

superior, mas ajudam a governar 0 nosso plano.

Neste preceito estd condensado um tesouro do Conhecimento

hermético: aprenda-o quem quiser.
VII. O Principio de Género

"O Genero esta em tudo; tudo tem o seu principio masculino e o seu
principio feminino; o género se manifesta em todos os planos." - O
CAIBALION

Este principio encerra a verdade que o género € manifestado em tudo;
gue o principio masculino e o principio feminino sempre estdo em acéao.
Isto é certo ndo s6 no Plano fisico, mas também nos Planos mental e
espiritual. No Plano fisico este Principio se manifesta como sexo, nos
planos superiores toma formas superiores, mas € sempre 0 mesmo

Principio.

Nenhuma criacdo, quer fisica, quer mental ou espiritual, € possivel sern
este Principio, A compreensado das suas leis podera esclarecer muitos

assuntos que deixaram perplexas as mentes dos homens.

O Principio de Género opera sempre na direcdo da geracéao,
regeneracao e criacao'.Todas as coisas e todas as pessoas contém em

si os dois Elementos deste grande Principio.

Todas as coisas machos tém também o Elemento feminino; todas as
coisas fémeas tém o Elemento masculino. Se compreenderdes a
filosofia da Criac&o, Geracdo e Regeneracdo mentais, podereis estudar

e compreender este Principio hermético. Ele contém a solucdo de



muitos mistérios da Vida. Nés vos advertimos que este Principio néo
tem relacdo alguma com as teorias e praticas luxuriosas, perniciosas e
degradantes, que tém titulos empolgantes e fantasticos, e que nada
mais sdo do que a prostituicdo do grande principio natural de Género.
Tais teorias, baseadas nas antigas formas infamantes do Falicismo,
tendem a arruinar a mente, o corpo e a alma; e a Filosofia hermética
sempre publicou notas severas contra estes preceitos que tendem a

luxudria, depravacao e perversao dos principios do Natureza.

Se desejais tais ensinamentos podeis procura-los noutra parte: o
Hermetismo nada contém nestas linhas que sirva para vos. Para aquele
gue é puro, todas as coisas sdo puras; para o0s vis, todas as coisas sao

vis e baixas.
Capitulo Il - A Transmutac&o Mental

"A Mente (tdo bem como o0s metais e 0s elementos) pode ser
transmutada de estado em estado, de grau em grau, de condicao em
condicdo, de polo em polo, de vibragdo em vibracdo. A verdadeira

transmutacdo hermética € uma Arte Mental." - O CAIBALION

Como dissemos, 0s Hermetistas eram os antigos alquimistas, astrélogos
e psicologistas, tendo sido Hermes o fundador destas escolas de
pensamento. Da astrologia nasceu a moderna astronomia; da alquimia
nasceu a moderna quimica; da psicologia mistica nasceu a moderna
psicologia das escolas. Mas ndo se pode supor gque 0s antigos
ignoravam aquilo que as escolas modernas pretendem ser sua
propriedade exclusiva e especial. As memorias gravadas nas pedras do
Antigo Egito mostram claramente que os antigos tinham um grande
conhecimento de astronomia, a verdadeira construcdo das Piramides

representando a relacdo entre o seu desenho e o estudo da ciéncia



astronbmica. Nao ignoravam a Quimica, porque os fragmentos dos
antigos escritos mostram que eles conheciam as propriedades quimicas
das coisas; com efeito, as antigas teorias relativas a fisica vdo sendo
vagarosamente verificadas pelas Ultimas descobertas da ciéncia

moderna, principalmente as que se referem a constituicdo da matéria.

Ndo se deve crer que eles ignoravam as chamadas descobertas
modernas em psicologia; pelo contrario, os egipcios eram especialmente
versados na ciéncia da Psicologia, ,particularmente nos ramos que as
modernas escolas ignoram; que, ndo obstante, tém sido encobertos sob
0 nome de ciéncia psiquica, que a confusdo dos psicélogos da
atualidade, fazendo-lhes com repugnancia admitir que afinal pode haver

alguma coisa nela.

A verdade é que, sob a quimica material, a astronomia e a psicologia
(que é a psicologia na sua fase de acdo do pensamento), os antigos
possuiam um conhecimento da astronomia transcendente, chamada
astrologia; da quimica transcendente, chamada alquimia; da psicologia
transcendente chamada psicolo gia mistica. Possuiam o Conhecimento
Interno como o Conhecimento Externo, sendo o ultimo o Unico possuido
pelos cientistas modernos. Entre 0s muitos ramos secretos de
conhecimento possuidos pelos Hermetistas estava o conhecido sob o
nome de Transmutacdo Mental, que forma a exposicdo material desta

ligdo.

Transmutacdo é um termo usualmente empregado para designhar a
antiga arte da transmutacdo dos metais; particularmente dos metais
impuros em ouro. A palavra transmutar significa mudar de uma
natureza, forma ou substancia, em outra; transformar (Webster). E da

mesma forma, Transmutacao Mental significa a arte de transformar e de



mudar os estados, as formas e as condicdes mentais em outras. Assim
podeis ver que a Transmutacdo Mental é a Arte da Quimica Mental ou

se quiserdes, uma forma da Psicologia Mistica pratica.

Porém estas significacbes estdo muito longe de serem o0 que

exteriormente parecem.

A Transmutacédo, Alquimia, ou Quimica, no Plano Mental é certamente
muito importante nos seus efeitos, e se a arte cessou agora, assim
mesmo néo pode deixar de ser um dos mais importantes ramos de
estudos conhecidos pelos homens. Mas isto é simplesmente o principio.

Vejamos a razao!

O primeiro dos Sete Principios Herméticos é o principio de Mentalismo,
0 seu axioma € "O TODO é Mente; o Universo € Mental", que significa
gue a Realidade Objetiva do Universo é Mente; e 0 mesmo Universo é
Mental, isto &, existente na Mente do TODO. Estudaremos este principio
nas seguintes licdes, mas deixai-nos examinar o efeito do principio se

for considerado como verdade.

Se o Universo é Mental na sua natureza, a Transmutacdo Mental pode
ser considerada como a arte de MUDAR AS CONDICOES DO
UNIVERSO, nas divisbes de Matéria, Forca e Mente. Assim
compreendereis que a Transmutacdo Mental é realmente a Magia de
gue os antigos escritores muito trataram nas suas obras misticas, e de
gue ddo muito poucas instrucdes préaticas. Se Tudo € Mental, entdo a
arte que ensina a transmutar as condicbes mentais pode tornar o Mestre
diretor das condicbes materiais tdo bem como das condicbes chamadas

ordinariamente mentais.



De fato, nenhum alquimista, que ndo esteja adiantado na Alquimia
mental, pode obter o grau necessario de poder para dominar as
grosseiras condicOes fisicas e os elementos da Natureza, a producéo ou
cessacdo das tempestades e dos terremotos assim como de outros
grandes fendmenos fisicos. Que tais homens tenham existido e existam
ainda hoje, é matéria da maior certeza para todos o0s ocultistas
adiantados de todas as escolas. Que existem Mestres e que eles tém
estes poderes, os melhores instrutores asseguram-no aos Sseus
discipulos, tendo experiéncias que os . justificam nestas opinides e
declaracdes. Estes Mestres ndo exibem em publico os seus poderes,
mas procuram o afastamento do tumulto dos homens, com o fim de abrir
melhor o seu caminho na Senda do Conhecimento. Mencionamos aqui a
sua existéncia simplesmente com o fim de chamar a vossa atencgéo para
o fato de que o seu Poder é inteiramente Mental, e de que eles operam
conforme as linhas da mais elevada Transmutagcdo mental, e em
conformidade com o Principio hermético de Mentalismo. "O Universo é
Mental" - O CAIBALION.

Porém os discipulos e os Hermetistas de grau inferior aos Mestres - 0s
Iniciados e Instrutores - podem facilmente operar pelo Plano Mental ao
praticar a Transmutacdo Mental. Com efeito, tudo o que chamamos
fendmenos psiquicos, influéncia mental, ciéncia mental, fendbmenos de
Nnovo pensamento, etc., se realiza conforme a mesma linha geral, porque
nisto estd mais um principio oculto, do que a matéria cujo nome é

dado,ao fendbmeno.

O discipulo que é praticante da Transmutacdo Mental opera no Plano
Mental, transmutando as condicbes mentais, os estados, etc. em outros,
de acordo com diversas formulas mais ou menos eficazes. Os diversos

tratamentos, as afirmacdes e negacdes, etc., das escolas da ciéncia



mental sdo antes formulas freqientemente muito imperfeitas e né&o
cientificas, da Arte hermética. A maioria dos praticantes modernos sao
muito ignorantes em comparagcdo com 0s antigos mestres, pois eles
carecem do conhecimento fundamental sobre que é baseada a

operacao.

N&do somente os préprios estados mentais podem ser mudados ou
transmutados pelos métodos herméticos; mas também os estados
mentais dos outros podem ser, e mesmo Sa0 constantemente
transmutados na mesma direcdo, quase sempre inconscientemente,
mas as vezes conscientemente, por uma pessoa que conheca as leis e
0S principios, nos casos em que a pessoa influenciada ndo esteja
informada dos principios da protecdo propria. E, ainda mais, como
sabem diversos discipulos e praticantes da moderna ciéncia mental,
toda condicdo material que depende das mentes dos outros pode ser
mudada ou transmutada de acordo com o desejo, a vontade e 0s
tratamentos reais da pessoa que deseja mudar as condi¢des da vida. Na
atualidade o Publico esta informado geralmente destas coisas, que ndo
julgamos necessario menciona-las por extenso; porgue 0O NnOSSO
propésito a este respeito é simplesmente mostrar a Arte e o Principio

hermético de Polaridade.

Neste livro procuramos estabelecer os principios basicos da
Transmutacdo Mental, para que todos os que I|éem possam
compreender os Principios secundarios, e possuir entdo a Chave--
Mestra que abrira as diversas portas do Principio hermético de

Polaridade.

Vamos fazer agora uma consideracdo sobre o primeiro dos Sete

Principios herméticos: o principio de Mentalismo, que afirma a verdade



gue "O TODO € Mente; o Universo é Mental", conforme as palavras do
Caibalion. Pedimos uma atencéo intima e um estudo cuidadoso deste
grande Principio, da parte dos nossos discipulos, porque ele é
realmente o Principio Basico de toda a Filosofia hermética e da Arte

hermética de Transmutacdo Mental.
Capitulo IV - O Todo

"Sob as aparéncias do Universo, do Tempo e do Espaco e da
Mobilidade, esta sempre encoberta a Realidade Substancial: a Verdade
fundamental." - O CAIBALION

A Substéancia € aquilo que se oculta debaixo de todas as manifestacdes
exteriores, a esséncia, a realidade essencial, a coisa em si mesma, etc.
Substancial € aquilo que existe atualmente, que € elemento essencial,
gue é real, etc. A Realidade é o estado real, verdadeiro, permanente,

duradouro, atual de um ente.

Debaixo e dentro de todas as aparéncias ou manifestacdes exteriores,

sempre houve uma Realidade substancial. Esta € a Lei.

O homem, considerando o Universo, de que é simplesmente uma
particula, observa que tudo se transforma em matéria, em forcas e em
estados mentais. Ele conhece que nada E real, mas que, pelo contrério,
tudo € MOVEL e CONDICIONAL. Nada esta parado; tudo nasce, cresce
€ morre; no momento em que uma coisa chega a seu auge, logo
comeca a declinar; a lei do ritmo estd em constante acdo; ndo ha
realidade, qualidade duradoura, fixidez ou substancialidade em qualquer
coisa que ,seja; nada é permanente, tudo se transforma. O homem que
observa as leis do Universo vé que todas as coisas evoluem de outras

coisas, e resolvem-se em outras; vé uma constante acao e reagao, um



fluxo e refluxo, uma criacdo e destruicdo, 0 nascimento, crescimento e a
morte. Nada é permanente, tudo se transforma. Se esse homem for um
pensador ativo, ele realizara todas essas coisas mudaveis, que seréo,
contudo, aparéncias ou manifestacbes exteriores da mesma Forca

Oculta, da mesma realidade substancial.

Todos o0s pensadores de todos o0s paises e todas as épocas
compreenderam a necessidade de ser admitida a existéncia desta
Realidade substancial. Todas as filosofias dignas deste nome acham-se
baseadas nesta opinido. Os homens deram a esta Realidade
substancial muitas denominac¢des: muitos designaram-na sob o termo
Divindade (sob diversos titulos); outros chamaram-na a Eterna e Infinita
Energia; outros ainda deram-lhe simplesmente o nome de Matéria: mas
todos reconheceram a sua existéncia. Isto € evidente por si mesmo, néo

€ necessario argumentos.

Nestas licoes seguiremos o exemplo de muitos grandes pensadores
antigos e modernos - os Mestres Hermetistas - e designaremos esta
Forca Oculta, esta Realidade substancial sob o nome de O TODO,
termo que consideramos como 0 mais compreensivel dos diversos
termos empregados pelo Homem para designar AQUELE que excede

todos 0s nomes e todos 0s termos.

Aceitamos e ensinamos as idéias dos grandes pensadores herméticos
de todos os tempos, assim como as destas almas iluminadas, que
galgaram elevados Planos de existéncia, e que afirmam a natureza
intima do TODO ser INCOGNOSCIVEL. Isto é assim que ninguém pode
compreender pelo proprio TODO por a natureza e a existéncia intima

dele.



Os Hermetistas pensam e ensinam que o TODO, em Si mesmo, é e
serd sempre INCOGNOSCIVEL. Eles consideram todas as teorias,
conjeturas e especulacdes dos tedlogos e metafisicos a respeito da
natureza intima do TODO, como esforcos infantis das mentes finitas
para compreender o segredo do Infinito. Tais esforcos sempre
desviaram e desviardo da verdadeira natureza do seu fim. Uma pessoa
gue Prossegue em tais investigacOes vai, de circuito em circuito no
labirinto do pensamento, prejudicar o seu sao raciocinio, a sua acéo e a
sua conduta, até ficar totalmente inutilizada para o trabalho da vida. E
como o esquilo, que furiosamente corre dentro da redondeza da sua
gaiola, caminhando sempre sem nunca chegar em parte alguma, e

parando sé quando se assusta: é enfim um prisioneiro.

Porém sdo ainda mais presuncosos o0s que atribuem ao TODO a
personalidade, as qualidades e propriedades - caracteristicos e atributos
deles mesmos, e querem que o TODO tenha emocbes, sensacdes e
outros caracteristicos humanos que estdo abaixo das pequenas
gualidades do género humano, tais como a inveja, o desejo de lisonjas e
louvores, desejo de oferendas e adoracdes, e todos os outros atributos
gue sobrevivem desde a infancia da raca. Tais idéias ndo séo dignas de
pessoas maduras e vao sendo rapidamente abandonadas. (Vem a
propaosito dizer aqui que fazemos distingédo entre a Religido e a Teologia,
entre a Filosofia e a Metafisica.)

A Religido para noés € a realizacao institucional da existéncia do TODO,
e sua relagdo para com ele; ao passo que a Teologia -representa o
esforco do homem em atribuir-lhe personalidade, qualidades e
caracteristicos, as teorias a respeito dos seus negocios, planos, desejos
e vontades, e as apropriacdes de tudo isso para o oficio de mediadores
entre O TODO e O povo.



A Filosofia €, para nés, a investigacdo de acordo com o conhecimento
das coisas conhecieis e concebiveis; ao passo que a Metafisica é o
intento de levar a investigacdo as regides incognosciveis e
inconcebiveis e além dos seus limites, com a mesma tendéncia que a
Teologia. Por conseguinte, a Religido e a Filosofia sédo para nds coisas
gue tém o seu principio na Realidade, ao passo que a Teologia e a
Metafisica parecem delgados canigos, enraizados na areia movedica da
ignorancia, e nada mais constituem que 0 mais incerto apoio para a
mente ou a alma do Homem. Nao insistiremos com os estudantes que
aceitam estas definicdes; s6 mencionamo-las para mostrar a posicdo em
gue nos colocamos neste assunto. Seja como for falaremos muito pouco

sobre a Teologia e a Metafisica.

Mas, conquanto a natureza essencial do TODO seja Incognoscivel,
existem certas verdades conexas com a sua existéncia que a mente
humana foi obrigada a aceitar. E 0 exame destas verdades forma um
assunto préprio para investigacées, mormente quando elas concordam
com o testemunho do lluminado nos planos superiores. NOs vos

convidamos a fazer estas investigacoes.

"AQUELE que é a Verdade Fundamental, a Realidade Substancial, esta
fora de uma verdadeira denominacdo, mas o sabio chama-o O TODO." -
O CAIBALION

"Na sua Esséncia, O TODO é INCOGNOSCIVEL." - O CAIBALION

"Mas os testemunhos da Razéo devem ser hospitaleiramente recebidas
e tratados com respeito." - O CAIBALION



A razdo humana, cujos testemunhos devemos aceitar ao raciocinar
sobre alguma coisa, nos diz o seguinte a respeito do TODO, mas sem

pretender levantar o véu do Incognoscivel:

|. O TODO ¢ Tudo o que E REAL. Nada pode existir fora do TODO,

porque do contrario o TODO néo seria mais o TODO.

ll. O TODO E INFINITO, porque nédo ha quem defina, restrinja e limite O
TODO. E Infinito no Tempo, OU ETERNO; existiu sempre, sem cessar;
porque nada ha que o pudesse criar, e se ele ndo tivesse existido, ndo
podia existir agora; existird perpetuamente, porque ndo ha quem o
destrua, e ele ndo pode deixar de existir, porque aquilo que € alguma
coisa ndo pode ficar sendo nada. E infinito no espaco; esta em toda
parte porque ndo ha lugar fora do TODO; é continuo no Espaco Sem
cessacao, separacao ou interrupcao, porgue nada ha que separe, divida
ou interrompa a sua continuidade, e nada ha para encher lacunas. E
Infinito ou Absoluto em Poder; porque ndo h& nada para limita-lo,
restringi-lo ou acondiciona-lo; ndo esta sujeito a nenhum outro Poder,

porque nao ha outro Poder.

ll. O TODO E IMUTAVEL, ou ndo esta sujeito a ser mudado na sua
natureza real, nada ha que possa operar mudancas nele, nada ha em
gue possa ser mudado nem nada que tenha sido mudado. Nao pode ser
aumentado nem diminuido, nem ficar maior ou menor, seja qual for o
motivo. Ele sempre foi e sempre sera tal como é agora: O TODO; nada

houve, nada ha e nada havera em que ele possa ser mudado.

TODO sendo Infinito, Absoluto, Eterno e Imutavel, segue-se que tudo o
gue é finito, passageiro, condicional e Mutavel ndo € o Todo. E como
ndo ha nada Real fora do TODO, todas as coisas finitas ndo sao Reais.

N&ao deveis ficar admirados e espantados das nossas palavras; nao



gueremos levar-vos a Ciéncia Cristd fundada sobre a parte inferior da
Filosofia hermética. Ha uma Reconciliacdo para o aparente estado
contraditorio atual do assunto. Tende paciéncia, que nos trataremos

deste assunto em seu tempo.

Vemos ao redor de nés que aquilo que se chama Matéria constitui O
Principio de todas as formas. E O TODO Simplesmente Matéria?
Absolutamente ndo! A Matéria ndo pode manifestar a Vida ou a Mente, e
como a Vida e a Mente sdo manifestadas no Universo, Porque nada é
superior a sua propria origem, nada se manifesta como efeito que nao
esteja na causa, nada evolui como conseqiente, que nao tenha
involuido como antecedente. Quando a ciéncia moderna nos diz que
nao ha realmente outra coisa sendo Matéria, devemos saber que aquilo
gue ela chama Matéria € simplesmente uma energia eu forca
interrompida, isto é, uma energia ou forca com poucos graus de
vibracdo. Disse um recente escritor, "a Matéria obscureceu-se no
Mistério". Mesmo a ciéncia materialista ja abandonou a teoria da Matéria

e agora se apoOia sobre a base da Energia.

Entdo o TODO é simplesmente Energia ou Forca? N&o é Energia ou
Forgca como os materialistas empregam estes termos, porque a energia
e forca deles sé&o coisas cegas e mecanicas, privadas de Vida ou de
Mente. A Vida ou a Mente ndo pode evoluir da Energia ou Forca cega,
pela razdo dada acima, que: Nada € superior a sua propria origem, nada
evolui que ndo tenha involuido, nada se manifesta como efeito que nao
tenha a sua causa. E assim O TODO n&do pode ser simplesmente
Energia ou Forga, porque, se assim fosse, ndo teriam existéncia a Vida
e a Mente, e ndés sabemos muito bem que elas existem, porque somos

ndés os que temos Vida, e que empregamos a Mente para considerar



esta questdo, assim como o0s que pretendem que a Energia ou Forca é
Tudo.

Que é, pois, que sabemos existir no Universo, que é superior a Matéria
ou Energia? A VIDA E A MENTE! A Vida e a Mente em todos 0s seus
diversos graus de desenvolvimento! "Entdo, perguntais, quereis dizer
que O TODO E VIDA E MENTE? Sim e N&o! é a nossa resposta. Se
entendeis a Vida e a Mente como nos pobres mortais conhecémo-las,
diremos, Nao! O TODO néo é isto! "Mas, que natureza de Vida e de

Mente quereis significar?", direis vos.

7

A resposta é: "A MENTE VIVENTE, muito acima do que os mortais
conhecem por essas palavras, como a Vida e a Mente sao superiores as
forcas mecéanicas ou a matéria; A INFINITA MENTE é Muito superior em
comparacédo a Vida e a Mente finita." Queremos exprimir o que as almas
iluminadas significam ao pronunciarem reverentemente a palavra
ESPIRITO!

O TODO ¢ a Infinita Mente Vivente: o lluminado chama-a ESPIRITO!
Capitulo V - O Universo Mental

"O Universo é Mental: ele estda dentro da mente dO TODO. - o
CAIBALION

O TODO ¢ ESPIRITO! Mas que é Espirito? Esta pergunta ndo pode ser
respondida, porque a sua definicdo seria praticamente a do TODO, que
ndo pode ser explicado nem definido. Espirito € um simples nome que
os homens dao as suas mais elevadas concepcdes da Infinita Mente
Vivente; esta palavra significa a Esséncia Real; significa a Mente

Vivente, tdo superior a Vida e a Mente tais como as Conhecemos,



guanto estas ultimas sdo superiores a Energia mecanica e a Matéria. O
Espirito é superior ao nosso entendimento, e s6 empregamos este termo
para podermos falar do TODO. No juizo dos pensadores e inteligentes
estamos justificados falando do Espirito como Infinita Mente Vivente, e
reconhecendo que nédo Podemos compreende-la, quer raciocinando

sobre ela, quer estudando a matéria na sua totalidade.

Facamos agora uma consideracdo sobre a natureza do Universo, quer
no seu todo, quer nas suas partes. Que € o Universo? Dissemos que
nada ha fora do TODO. Entdo o Universo € O TODO? N&o; ndo o é;
porque 0 Universo parece ser formado de MUITOS, e esta
constantemente mudando, ou, por outras palavras, ele ndo pode ser
comparado com as idéias que estabelecemos a respeito do TODO.
Entdo, se o Universo ndo € o TODO, ele é o Nada; tal € a concluséo
inevitavel da mente a primeira idéia. Mas esta nado satisfaz a questéo,
porque sentimos a existéncia do Universo. Ora, se o Universo ndo € O

TODO, nem o Nada, que sera entdo? Examinemos a questao.

Se verdadeiramente o Universo existe, ou parece existir, ele procedera
diretamente do TODO, podera ser uma criagdo do TODO. Mas como

podera alguma coisa sair do nada, de que O TODO a teria criado?

Varios filosofos responderam a esta pergunta, dizendo que TODO criou
o Universo de si MESMO, isto é, da existéncia e substancia do TODO.
Mas isto ndo pode ser, porque o TODO nao pode ser dividido ou
diminuido, como ja vimos, e se isto fosse verdade, cada particula do
Universo ndo poderia deixar de conhecer o seu ente - O TODO; o TODO
ndo perderia o conhecimento préprio, nem SE TORNARIA atualmente
um atomo, uma forca cega ou uma coisa de vida humilde. Com efeito,

alguns homens, julgando que o TODO ¢é exatamente TUDO, e



reconhecendo também que eles, os homens, existem, aventuraram-se a
concluir que eles eram idénticos ao TODO, e atroaram 0s ares com 0S
seus clamores de "EU SOU DEUS!" para divertimento da multidéo e
sorriso dos sabios. O clamor do corpusculo que dissesse: "Eu sou

Homem!", seria mais modesto em comparagao.

Mas, que &, pois, o Universo, se ndo for o TODO separando a si mesmo
em fragmentos? Que outra coisa podera ser? De que coisa podera ser
feito? Esta é a grande questdo. Examinemo-la bem. Reconhecemos que
o Principio de Correspondéncia (vide a primeira licdo) vem em nosso
auxilio aqui. O velho axioma hermético "o que esta em cima é como o
gue esta embaixo", pode ser empregado com éxito neste ponto. Permiti-
nos fazer uma rapida hipotese sobre os planos elevados, examinando-
0s em nds mesmos. O Principio de Correspondéncia aplica-se a este

como a outros problemas.

Vejamos, pois! No seu proprio plano de existéncia, como cria 0 Homem?
Primeiramente, ele pode criar, fazendo alguma coisa de materiais
exteriores. Mas assim nao pode ser, porque ndo ha materiais exteriores
ao TODO, com os quais ele possa criar. Em segundo lugar, o Homem
procria ou reproduz a sua espécie pelo processo da geracdo que é a
prépria multiplicacdo por meio da transformacdo de uma parte da sua
substancia na da sua prole. Mas, assim também n&o pode ser, porque o
Todo nao pode transferir ou subtrair uma parte de si mesmo, assim
como reproduzir ou multiplicar a si mesmo: no primeiro caso haveria
uma revogacao da lei, e no segundo, uma multiplicagdo ou adicao do
TODO, idéias totalmente absurdas. Ndo ha& nenhum outro meio pelo
gual O HOMEM cria? Sim, ha; ele CRIA MENTALMENTE! E deste
modo, ndo emprega materiais exteriores, nao reproduz a si mesmo, e,

apesar disso, o seu Espirito penetra a Criacdo Mental.



Conforme o Principio de Correspondéncia, temos razdo de considerar
que O TODO CRIA MENTALMENTE o Universo, de um modo
semelhante ao processo pelo qual o Homem cria as Imagens mentais.
Este é o testemunho da Razdo, que concorda perfeitamente com o
testemunho do lluminado, como ele o manifesta pelos seus ensinos e
escritos. Assim sdo os ensinamentos do Sabio. Tal era a doutrina de

Hermes.

O TODO néo pode criar de outro modo sendo mentalmente, sem
empregar qualquer material (nada ha para ser empregado), € nem
reproduzir a si mesmo (0 que é também impossivel). Ndo se pode
escapar desta conclusao da Razao, que, como dissemos, concorda com
0s mais elevados preceitos do lluminado. justamente como vés podeis
criar um Universo de v0s mesmos na vossa mentalidade, assim O
TODO cria Universo na sua propria Mente. Mas o vosso Universo é
criacdo mental de uma Mente finita, enquanto que o do TODO é criagcao
de uma Mente Infinita. Ambos sdo analogos em natureza, mas
infinitamente diferentes em grau. Vamos examinar cuidadosamente
como fazemos nos processos de criacdo e manifestacdo. Mas antes de
tudo é preciso fixardes as vossas mentes nesta frase: O UNIVERSO, E
TUDO O QUE ELE CONTEM, E UMA CRIACAO MENTAL DO TODO.
Com efeito, O TODO E MENTE!

" O TODO cria na sua Mente infinita inumeraveis Universos, que existem
por eons de Tempo; e contudo, para O TODO, a criagcdo, 0
desenvolvimento, o declinio e a morte de um milhdo de Universos é

como que o tempo do pestanejar dum olho." - O CAIBALION.

"A Mente Infinita d'O TODO é a matriz dos Universos." -O CAIBALION.



O Principio de Género (vide licdo primeira e seguintes) é manifestado
em todos os planos de vida, quer materiais, mentais ou espirituais. Mas,
como ja dissemos, Género néo significa Sexo; o sexo é simplesmente
uma manifestacdo material do género. Género significa relativo a
geracao ou criagdo. Em qualquer lugar, em qualquer plano, em que uma
coisa é criada ou gerada, o Principio de Género se manifesta. E isto é

verdade mesmo na criacdo dos Universos.

Mas, ndo se deve concluir disto que ensinamos haver um Deus ou
Criador macho e fémea. Esta idéia € um desvio dos antigos preceitos

sobre este assunto.

O verdadeiro ensinamento é que o TODO em si mesmo esta fora do
Género, assim como de qualquer outra Lei, mesmo as do Tempo e do
Espaco. Ele é a Lei de que todas as Leis procedem e ndo esté sujeito a
elas. Contudo, quando O TODO se manifesta no plano de geracéo ou
criacdo, 0s seus atos concordam com a Lei e o Principio, porque se
realizam num plano inferior de existéncia. E, por conseguinte, ele
manifesta no Plano Mental o Principio de Género, nos seus aspectos

Masculino e Feminino.

Esta idéia podera causar admiracédo a alguns de vos, que aprendem-na
pela primeira vez, mas todos vOs aceitaste-a passivamente nas vossas
concepcoes diarias. Falais na Paternidade de Deus e na Maternidade da
Natureza; de Deus, o Pai divino e da Natureza, a M&e universal; logo,
reconheceis instintivamente o Principio de Género no Universo. Nao é

verdade?

Mas a doutrina hermética ndo exprime uma dualidade real: O TODO é
um; os dois aspectos sdo simplesmente aspectos de manifestacdo. O

ensinamento € que o Principio Masculino manifestado pelo TODO so6



impede a destruicdo da concepcéo atual do Universo. Ele projeta o seu
Desejo no Principio Feminino (que se chama Natureza), a0 mesmo
tempo que este Ultimo comega a obra atual da evolugdo do Universo,
desde os simples centros de atividade até o homem, e subindo cada vez
mais de acordo com as bem-estabelecidas Leis da Natureza. Se dais
preferéncia aos velhos modos de expressdo, podeis considerar o
Principio Masculino COMO DEUS, o Pai, e o Principio Feminino COMO
a NATUREZA, a Mae Universal, em cuja matriz toclas as coisas foram
geradas. Isto ndo € simplesmente uma ficcdo poética de linguagem; é
uma idéia do processo atual de criacdo do Universo. Mas € preciso nao
esquecer que O TODO é um, e que o Universo € gerado, criado e existe

na sua Mente Infinita.

Isto vos permitira fazer uma idéia de vos mesmos, se quiserdes aplicar a
Lei de Correspondéncia a vossa prépria mente e a vos mesmos. Sabeis
gue a parte de VOs que chamais Eu. em certo sentido, sustenta e prova
a criacdo de Imagens mentais na vossa propria mente. A parte da vossa
mente em que € realizada a geracdo mental pode ser chamada o eu
inferior, distinto do Eu. que sustenta e examina 0s pensamentos, as
idéias e as imagens do eu inferior. Reparai bem que "o que esta em
cima € como o gque estd embaixo”, e que os fendmenos de um plano
podem ser empregados na solucdo dos enigmas de planos superiores

ou inferiores.

Sera para admirar que Vés, os filhos, sintais esta instintiva reveréncia
pelo TODO, sentimento que chamamos religido; esta reveréncia e este
respeito para com a MENTE-PAI? Sera para admirar que, ao considerar
as obras e as maravilhas da Natureza, fiqueis dominado por um grande
sentimento que tem sua origem fora do vosso intimo ser? E a MENTE-

MAE que vos estreita, como a mée estreita seu filho ao seio.



N&o deveis cometer o erro de crer que o pequeno mundo que vedes ao
redor de vos, a Terra, que € simplesmente um grdo de areia em
comparacdo com o Universo, seja o proprio Universo. Existem milhdes
de mundos semelhantes e maiores. H4 milhdes e milhdes de Universos
iguais em existéncia dentro da Mente Infinita do TODO. E mesmo no
NOsSso pequeno sistema solar ha regides e planos de vida mais elevados
gue 0S NOSSOS, -e entes, em comparagdo aos quais nds, miseros
mortais, Ssomos como as vigosas formas viventes que habitam no fundo
do oceano, comparadas ao Homem. Ha entes com poderes e atributos
superiores aos que o Homem sonhou ser possuido pelos deuses. Nao
obstante, estes entes foram como vos e ainda inferiores, e, com o
tempo, vés podeis ser como eles ou superiores a eles; porque, como diz

o lluminado, tal € o Destino do Homem.

A Morte nao é real, ainda mesmo no sentido relativo; ela é simplesmente
o Nascimento a uma nova vida, e continuareis sempre de planos
elevados de vida a outros mais elevados por eons e eons de tempo. O
Universo € vossa habitacdo e estudareis os seus mais distantes
a@,essos antes do fim do Tempo, Residis na Mente Infinita do TODO, e
as vossas potencialidades e oportunidades s&o infinitas mas somente no
tempo e no espaco. E no fim do Grande Ciclo de EONS, O TODO
recolhnera em si todas as suas criacdes; porém, vOs continuareis
alegrernente a vossa jornada, porque entao querereis preparar-vos para

conhecer a Verdade Total da existéncia em Unidade com O TODO.

E, quando estiverdes na metade do caminho, estareis calmos e serenos;

sois seguros e protegidos pelo Poder Infinito da MENTE-MAE.

"Dentro da Mente Pai-Mae, o filho mortal esta na sua morada." - O
CAIBALION



"Nao ha nenhum 6rfao de Pai ou de Mae no Universo."O CAIBALION
Capitulo VI - O Paradoxo Divino

"Os falsos sabios, reconhecendo a irrealidade comparativa do Universo,
imaginaram que podiam transgredir as suas Leis: estes tais s&o vaos e
presunc¢osos loucos; eles se quebram na rocha e séo feitos em pedacos
pelos elementos, por causa da sua loucura. O verdadeiro sabio,
conhecendo a natureza do Universo, emprega a Lei contra as leis, 0
superior contra o inferior; e pela Arte da Alguimia transmita aquilo que é
desagradavel naquilo que é agradavel, e deste modo triunfa, O Dominio
nao consiste em sonhos anormais, em visdes, em vida e imaglnacoes
fantasticas, mas sim no emprego das for¢cas superiores contra as
inferiores, escapando assim das penas dos planos inferiores pela
vibracdo nos superiores. A Transmutacdo ndo é uma denegacao

presuncgosa, é a arma ofensiva do Mestre." - O CAIBALION.

Este é o Paradoxo do Universo, que resulta do Principio de Polaridade
que se manifesta quando o TODO comeca a Criar. E necessario prestar
atencao, porque isto estabelece a diferenca entre a falsa e a verdadeira

sabedoria.

Enquanto que para o TODO INFINITO, o Universo, as suas Leis, as
suas Forcas, a sua Vida e os seus FenG6menos, s&o como pensamentos
presentes no estado de Meditacdo ou Sonho; para tudo o que € Finito, o
Universo deve ser considerado como Real, e a vida, a acdo e o
pensamento devem ser baseados nele, de modo a concordar com um
preceito da Verdade superior; cada qual concordando com o seu proprio
Plano e suas Leis. Se o TODO imaginasse-que 0 Universo era

verdadeira Realidade, desgracado do Universo porque ele ndo poderia



subir do inferior ao superior que a deificacédo; entdo o Universo ficaria

fixo e o0 progresso seria impossivel.

E se o Homem, devido a falsa sabedoria, considerar as acoes, vidas e
pensamentos do Universo, como um mero sonho (semelhante aos seus
préprios sonhos finitos), entdo ele o faz tdo conveniente para si, e, como
um dormidor que esta passeando, tropeca sempre num circulo vicioso,
sem fazer progresso algum, sendo, por fim, despertado por uma queda
terrivel, provenlente das Leis Naturais que ele ignora. Conservai sempre
a vossa mente nas Estrelas, mas deixai os vossos olhos verem o0s
VOSSOS passos para nao cairdes na lama, por causa da vossa
contemplacédo de cima. Lembrai-vos do Paradoxo Divino, que ao mesmo
tempo que o Universo NAO EXISTE, ELE EXISTE. Lembrai-vos sempre
dos dois Polos da Verdade: o Absoluto e o Relativo. Tomai cuidado com

as Meias-Verdades.

Aquilo que os Hermetistas conhecem como a Lei do Paradoxo é um
aspecto do Principio de Polaridade. Os escritos herméticos estdo cheios
de referéncias ao aparecimento de Paradoxos na consideracdo dos
problemas da Vida e da Existéncia. Os Instrutores previnem
constantemente os seus discipulos contra o erro de omitir o outro lado
de cada questdo. E as suas admoestacdes se referem particularmente
aos problemas do Absoluto e do Relativo, que deixam perplexos todos
os estudantes de filosofia, e que causam muitas idéias e acles
contrarias ao que é geralmente conhecido como senso comum. NO6s
prevenimos a todos os estudantis que figuem certos de compreender o
Paradoxo Divino do Absoluto e do Relativo, para ndo ficarem atolados
na lama da Meia-Verdade. E para este fim que foi escrita esta licdo

particular. Aprendei-a bem!



O primeiro pensamento que o homem pensador tem, depois que ele
compreende bem a verdade que o Universo € uma Criacdo Mental do
TODO, é que o Universo, e tudo o que ele contém, € mera iluséo,
irrealidade; idéia contra a qual os seus instintos se revoltam. Contudo
esta, como todas as outras grandes verdades, pode ser considerada sob
0s pontos de vista Absoluto e Relativo. Sob o ponto de vista Absoluto o
Universo comparado com O TODO em si € de natureza duma iluséo,
dum sonho, duma fantasmagoria. Sempre reconhecemo-lo em nossas
vistas ordindrias, porque falamos do mundo como um espetaculo
transitério que vai e vem, nasce e morre, por causa do elemento de
impermanéncia e mudanca, limitacdo e insubstancialidade; idéia esta
gue estd em relacdo com a de um Universo criado, ao passo que

contrasta com a idéia do TODO.

Filosofos, metafisicos, cientistas e tedlogos, todos sdo concordes sobre
este ponto, que é fundado em todas as formas de idéias filosodficas e
religiosas, assim como nas teorias das respectivas escolas metafisicas e

teologicas.

Assim, as doutrinas herméticas ndo ensinam a insubstancialidade do
Universo com palavras mais altissonas do que as que vos sao
familiares, mas, apesar disso, 0 seu modo de encarar 0 assunto
parecera uma coisa mais assustadora. Uma coisa que tem um principio
e um fim pode ser considerada, em certo sentido, como irreal e nao
verdadeira; e, conforme todas as escolas de pensamento, o Universo

esta sob esta lei.

No ponto Absoluto de vista, nada ha real a ndo ser o TODO, que néo
pode ser realmente explicado. Ou o Universo é criado da Matéria, ou é

uma criacdo mental na Mente do TODO: ele é insubstancial, ndo-



duradouro, uma coisa de tempo, espagco e mobilidade. E necessario
compreenderdes cabalmente isto, antes de, passardes a examinar as
concepcgdes herméticas sobre a natureza mental do Universo. Examinai
cada uma das outras concepcbes e vereis que elas nao sao

verdadeiras.

Mas o ponto de vista Absoluto mostra um sé lado do Panorama; o outro
lado € o Relativo. A Verdade Absoluta foi definida como sendo as
Coisas como a mente de Deus as conhece, ao passo que a verdade
Relativa sdo as Coisas como a mais elevada razdo do Homem as
compreende. Assim, ao passo que para o Todo o Universo € irreal e
ilusério, um simples sonho ou resultado de meditacdo; para as mentes
finitas que fazem parte deste mesmo Universo e o observam através
das suas faculdades, ele é verdadeiramente real e assim deve ser
considerado. Ao reconhecer o ponto de vista absoluto, ndo devemos
cometer o erro de negar ou ignorar os fatos e fenébmenos do Universo do
modo como estes se apresentam as nossas faculdades: lembremos que

nao somos o TODO.

Para dar um exemplo familiar, todos reconhecemos que a Matéria existe
para 0s nossos sentidos, e estariamos errados a mente finita se o nédo
reconhecéssemos. Mas, sempre a nossa mente finita compreende a
afirmacéo cientifica que, falando cientificamente, ndo ha nada mais que
a Matéria; aquilo que chamamos Matéria € considerado como sendo
simplesmente uma agregacdo de atomos, 0s quais sdo um grupo de
unidades de forcas chamadas elétrons ou ions, que estdo em constante
vibracdo e movimento circular. Batemos numa pedra e sentimos o
baque; parece ser uma coisa real, mas € simplesmente o que dissemos
acima. Mas lembramo-nos que 0 nosso pé€, que sente o baque, também

€ Matéria, e portanto é constituido de elétrons, porque esta matéria



também é nosso cérebro. E, para melhor dizer, se ndo fosse por causa
da nossa Mente, absolutamente ndo poderiamos reconhecer o pé ou a

pedra.

Assim, o ideal do artista ou escultor, que ele tanto esfor¢ca para
reproduzir na tela ou no marmore, parece verdadeiramente real para ele.
Assim se produzem os caracteres na mente do autor ou dramaturgo, o
gual procura expressa-los de modo que 0S outros 0S possam
reconhecer. E se isto é verdade no caso da nossa mente finita, qual ndo
serd o grau de Realidade nas imagens Mentais criadas na Mente do
Infinito? & amigos, para os mortais este Universo de Mentalidade é
verdadeiramente real; € o Unico que sempre podemos conhecer, ainda
gue subamos de planos a Planos cada vez mais elevados. Para
conhecé-lo de outro modo, pela experiéncia atual, teriamos de ser o
TODO mesmo. E verdade que quanto mais alto nos elevamos na
escada - alcancamos as proximidades da mente do Pai - as coisas mais
visiveis tomam a natureza ilusoria das coisas finitas, mas antes que o

TODO nos retire em si a visao atual ndo desaparece.

Assim, ndo devemos viver acima das formas da ilusdo. Desde que
reconhecemos a natureza real do Universo, procuremos compreender
as suas leis mentais e nos esforcemos em emprega-las para obtermos
melhor resultado no nosso progresso atraves da vida, ao caminharmos
de um plano a outro plano de existéncia. As Leis do Universo ndo sdo as
pequenas Leis Férreas, por causa da sua natureza mental. Tudo, exceto
o0 TODO, é limitado por elas. Aquilo que estd NA MENTE INFINITA DO

TODO é REAL em grau relativo a esta mesma Realidade que é

revestida na natureza do TODO.



Nado fiquemos, pois, incertos e atemorizados: somos todos
FIRMEMENTE CONTIDOS NA MENTE INFINITA DO TODO e nada nos
pode prejudicar e nos intimidar. Ndo ha forca fora do TODO para agir
sobre n6s. Podemos, pois, ficar calmos e tranquilos. Ha um mundo de
conforto e tranquilidade nesta realizacdo depois de atingida. Entao
"calmos e tranquilos repousaremos, embalados no Berco do Abismo";
ficando sem perigo no seio dc. Oceano da Mente Infinita, que € o TODO.

NO TODO, move,remos, viveremos e teremos nossa existéncia.

A Matéria nao € para nos a Matéria inferior, enquanto vivemos no plano
da Matéria, apesar de sabermos que € simplesmente uma agregacao de
elétrons ou particulas de Forca, que vibram rapidamente e giram umas
ao redor das outras na formacéo de atomos; os atomos vibram e giram
formando moléculas que, por sua vez, formam as grandes massas de
Matéria. A Matéria ndo € para nés a Matéria inferior, quando
prosseguimos nas investigacdes mais elevadas, e aprendemos dos
Preceitos herméticos que a Forca, da qual os elétrons sdo unidades, é
simplesmente uma manifestacdo da mente do TODO, e assim no
Universo tudo é simplesmente Metal em sua natureza. Enquanto no
Plano da Matéria, podemos reconhecer os seus fenémenos, poderemos
examina-la (como o fazem todos os Mestres de graus mais ou menos
elevados), mas fazemo-lo aplicando as forcas superiores. Cometeremos
uma loucura pretendendo negar a existéncia da Matéria no aspecto
relativo. Podemos negar o seu dominio sobre nds, devemos fazer, mas
nao devemos ignorar que ela existe em seus aspectos relativos, ao

menos enquanto no seu plano.

As Leis da Natureza ndo sdo menos constantes ou efetivas, como
sabemo-lo, apesar de serem simplesmente criagdes mentais. Elas estao

em muitos efeitos dos diversos planos.



Dominamos as leis inferiores aplicando-lhes as que |hes sdo superiores;
e somente por este modo. Mas nao podemos escapar da Lei e ficar
inteiramente fora dela. Nada sendo O TODO pode escapar da Lei; e isto
€ porgue o TODO é a propria LEI, de que todas as Leis procedem. Os
mais adiantados Mestres podem adquirir os poderes usualmente
atribuidos aos deuses do homem; e ha inUmeras ordens de entes, na
grande hierarquia da vida, cujas existéncias e poderes excedem mesmo
0s dos mais elevados Mestres entre 0s homens a um grau imaginario
para os mortais. contudo, o mais elevado dos Mestres e o Ente mais
elevado devem curvar-se a Lei e ser como Nada diante do Todo. De o
modo que se mesmo estes Entes, cujos poderes excedem o atribuidos
pelos homens aos seus deuses, estdo subordinados a Lei, imaginai qual
nao sera a presuncdo do homem mortal da nossa raca e do nosso grau,
guando ousa considerar as Leis da Natureza como irreais, visionarias e
ilusorias, porque chegou a compreender a verdade que as Leis sdo de
natureza mental e simples Criagbes Mentais do TODO. Estas Leis, que
O TODO destinou para governar as leis, ndo podem ser desafiadas nem
arguidas. Enquanto durar o Universo, elas durardo, porqgue o Universo
s6 existe pela virtude destas Leis, que formam o seu vigamento e que

ao mesmo tempo o mantém.

O Principio hermético de Mentalismo, explicando a verdadeira natureza
do Universo por meio do principio que tudo € Mental, ndo muda as
concepcdes cientificas do Universo, da Vida ou da Evolucdo. Com
efeito, a ciéncia simplesmente corrobora os Ensinamentos herméticos.
Estes ultimos ensinam que a natureza do Universo é Mental, ao passo
gue a ciéncia moderna disse que ele é Material; ou (ultimamente) que
ele é Energia, em ultima analise. Os Preceitos herméticos ndo caem no

erro de combater os principios basicos de Herbert Spencer que afirmam



a existéncia de unia "Energia Infinita e Eterna da qual todas as coisas
procedem". Com efeito, os Hermetistas reconhecem na filosofia de
Spencer a mais elevada exposicao das operacdes das Leis naturais que
foram promulgadas até agora, e eles créem que Spencer foi uma
reencarnagdo de um antigo fildsofo que viveu no Egito, milhares de anos
antes e que por ultimo se tinha encarnado como Heraclito, filosofo grego
gue viveu em 500 antes de Cristo. E eles consideram esta idéia da
"Energia Infinita e Eterna" como partindo diretamente da linha dos
Preceitos herméticos, sempre com o acréscimo da sua prépria doutrina
gue esta Energia (de Spencer) é a Energia da Mente do TODO. Com a
Chave-Mestra da Filosofia hermética, o estudante podera abrir varias
portas das mais elevadas concepc¢des filosoficas do grande filésofo
inglés, cuja obra manifesta os resultados da preparacdo das suas
encarnacoes precedentes. A sua doutrina a respeito da Evolucéo e do
Ritmo esta na mais perfeita concordancia com os Preceitos herméticos

sobre o Principio do Ritmo.

Assim, o0 estudante do Hermetismo ndo deve desprezar quaisquer
destes pontos de vista cientificos a respeito o Universo. Todos devem
ser interrogados para se concluir e compreender o principio oculto que
"O TODO é Mente; o Universo € Mental e criado na Mente d'O TODO".
Eles créem que os outros seis dos Sete Principios se adaptardo a esta
doutrina cientifica e servirdo para esclarecé-la. Nao ha que admirar, ao
encontrarmos a influéncia do pensamento hermetista nos primitivos
filosofos da Grécia, em cujas idéias fundamentais se baseiam em
grande parte as teorias da ciéncia moderna. A aceitacdo do Primeiro
Principio hermético (o de Mentalismo) € o0 Unico grande ponto de
diferenca entre a ciéncia moderna e os estudantes hermetistas, mas a

Ciéncia se dirige gradualmente para o lado dos hermetistas nas suas



apalpadelas no meio da escuriddo para encontrar um caminho de saida

do Labirinto em que vaga nas suas pesquisas pela Realidade.

O fim desta ligdo é gravar na mente dos nossos estudantes a verdade
gue, para todos os intentos e propdsitos, o Universo e suas leis, seus
fendbmenos, sao justamente REAIS, que mesmo o Homem esta incluido
nelas, de modo que poderiam estar sob a hipotese de Materialismo ou
Energismo. Sob qualquer hipétese o Universo no seu aspecto exterior é
mutavel e transitério; e por isso sem substancialidade e realidade. Mas
(notai o outro poélo da verdade), sob qualquer das mesmas hipéteses,
somos compelidos a, AGIR E VIVER COMO se as coisas transitorias
fossem reais e substanciais. H4 sempre esta diferenca entre as diversas
hipéteses, ; que sob os velhos pontos de vista o Poder Mental era
ignorado como Forca Natural, ao passo que sob o Mentalismo ele se
torna uma grande Forca Natural. Esta diferenca revoluciona a Vida
daqueles que compreendem este Principio, as leis que dele resultam e

as suas praticas.

De modo gque todos os estudantes devem compreender as vantagens do
mentalismo e aprender a conhecer, usar e aplicar as leis que dele
resultam. Mas ndao devem cair na tentacao que, como diz o Caibalion,
domina os falsos sébios e o0s deixa hipnotizados pela aparente
irrealidade das coisas, tendo como consequéncia eles andarem para
tras como desvairados, vivendo num mundo de sonhos, ignorando o
trabalho e a vida do homem, sendo o seu fim "quebrarem-se contra as
rochas e se despedacarem pelos elementos, por causa da sua loucura”.
Em primeiro lugar vem o exemplo do sabio, que a mesma autoridade
estabelece do modo seguinte: "ele emprega a Lei contra as Leis, 0
superior contra o inferior e pela Arte da Alquimia transmuta o que é

desagradavel no que é agradavel e deste modo triunfa." Seguindo a



autoridade, combatamos também a falsa sabedoria (que € uma loucura),
gue ignora a verdade: "O Dominio ndo consiste em visdes e sonhos
anormais, em vida e imaginacgOes fantasticas, mas sim no emprego das
forcas superiores contra as inferiores, escapando assim das penas dos
planos inferiores pela vibragdo nos superiores." Lembrai-vos, sempre,
estudantes, que "a Transmutacdo ndo € uma presungosa denegacao,
mas sim a arma ofensiva do Mestre". As citacbes acima sdo do
Caibalion e sdo dignas de serem conservadas na memoéria do

estudante.

N6s ndo vivemos num mundo de sonhos, mas sim num Universo que,
enquanto relativo, é real tanto quanto as nossas vidas e acdes sao
interessadas. A nossa ocupacdo no Universo ndo € negar a sua
existéncia, mas sim viver, empregando as Leis para nos elevarmos do
inferior ao superior, fazendo o melhor que podemos sob as
circunstancias que aparecem cada dia, e vivendo, tanto quanto é
possivel, para as nossas idéias elevadas e 0s nossos ideais. O
verdadeiro fim da Vida ndo é conhecido pelo homem neste plano; as
maiores autoridades e a nossa prépria intuicdo dizem-nos que nhao
cometeriamos erro vivendo do modo melhor que pudermos, e segundo a
tendéncia Universal no mesmo ponto, apesar das aparentes evidéncias
em contrario. Todos estamos no Caminho, e a estrada conduz sempre

para cima, deixando muitos lugares atras.

Lede a mensagem do Caibalion, e segui o exemplo do sabio, fugindo do

erro do falso sabio que perece por causa da sua loucura.

Capitulo VIl - O Todo em Tudo



"Enquanto Tudo esta n'O TODO, é também verdade que O TODO esta
em Tudo. Aquele que compreende realmente esta verdade alcancou o
grande conhecimento." - O CAIBALION

Quantas vezes a maioria das pessoas ouviram repetir a declaracéo que
a sua Divindade (chamada por muitos nomes) era "Todo em Tudo,,, e
quéao Pouco suspeitaram elas da verdade oculta, encoberta por estas
palavras tdo descuidadamente pronunciadas? A expressdo comumente
usada € uma sobrevivéncia da antiga maxima hermética acima citada.
Como diz o Caibalion: "Aquele que compreende realmente esta verdade
alcancou o grande conhecimento." E, sendo assim, permiti-nos examinar
esta verdade, cujo conhecimento tanto significa. Nesta exposicdo da
verdade - esta maxima hermética - estd encoberta uma das maiores

verdades filosoficas, cientificas e religiosas.

NOs vos explicamos o Preceito hermético a respeito da Natureza mental
do Universo: a verdade que "o Universo € Mental; ele esta dentro da
Mente d'O TODQ". Diz o Caibalion na passagem citada acima: "Tudo
esta n'O TODO." Mas note-se também a declaracéo correlativa, que: "E
também verdade que O TODO estd em TUDO." Esta declaracéo
aparentemente contraditéria é reconciliavel pela Lei do Paradoxo. E,
alias, uma exata declaracdo hermética das relacdes que existem entre o
TODO e o seu Universo mental. Vimos que "Tudo estd n'O TODO",

vejamos agora o outro aspecto do assunto.

Os Ensinos herméticos sdo, com efeito, que o Todo estd iminente
(permanece, esta inerente, habita) no seu Universo, e em cada
particula, unidade ou combinacédo, dentro do Universo. Esta expresséao é
geralmente ilustrada pelos Instrutores com uma referéncia ao Principio

de Correspondéncia. O Instrutor ensina o discipulo a formar uma



Imagem mental de uma coisa, uma pessoa ou uma idéia, porque todas
as coisas tém uma forma mental; dando como exemplo o ator dramatico
gue forma uma idéia dos seus caracteres, ou um pintor ou escultor que
forma uma imagem de um ideal que ele procura exprimir pela sua arte.
Neste caso, o0 estudo ante deve compreender que, enquanto a imagem
tem a sua existéncia e ser somente em sua prépria mente, a0 mesmo
tempo ele, o estudante, autor, dramaturgo, pintor ou escultor, esta em
certo sentido imanente, e permanece, habita, na imagem mental. Em
outras palavras, toda a virtude, vida, espirito e realidade da imagem
mental é derivada da mente imanente do pensador. Considerai isto por

um momento e logo compreendereis a idéia.

Para tomarmos um exemplo moderno, diremos que Otelo, lago, Hamlet,
Lear, Ricardo Ill, existram somente na mente de Shakespeare, no
tempo da sua concepcdo ou criacdo. E ainda, Shakespeare também
existiu em cada um destes caracteres, dando-lhes a sua vitalidade,
espirito e acdo. Qual é o et espirito)> dos caracteres que conhecemos
como Micawber, Oliver Twist, Uriah Heep; serd Dickens, ou cada um
destes caracteres tera um espirito pessoal, independente do seu
criador? Tém a Vénus de Medici, a Madona Sixtina, o Apolo de
Belvedere, espirito e realidade de si préprios, ou representam eles o
poder espiritual e mental dos seus criadores? A Lei de Paradoxo
demonstra que as duas proposi¢coes sédo verdadeiras, consideradas no
seu préprio ponto de vista. Micawber € Micawber e é também Dickens.
E, demais, enquanto que Micawber pode ser dito Dickens, o mesmo
Dickens n&o é idéntico a Micawber. O homem, como Micawber, pode
exclamar: "O Espirito do meu Criador esta inerente em mim e, apesar
disso, eu ndo sou ELE!" Quéao diferente é esta da horrivel mela-

@ ,erdade tdo estrondosamente anunciada por alguns dos falsos sabios,



gue enchem a atmosfera dos seus gritos: "Eu sou Deus!" Imaginai o
pobre diabo de Micawber ou de Uriah Heep, gritando: "Eu sou
DI'Ckens"; ou algum dos humildes bobos das pecas de Shekespeare,
anunciando com grandilogliiéncia: "Eu sou Sbakespeare!" O TODO esta
até na minhoca, contudo, a minhoca esta longe de ser o TODO. E até, é
de admirar que, conquanto a minhoca sé exista como uma ooisa
humilde, criada e tendo a sua existéncia na Mente do TODO, ele, O
TODO, esteja imanente na minhoca e nas particulas que a formam.
Havera talvez um mistério maior que o de Tudo n'O TODO, e O TODO

em Tudo?

O estudante percebera no correr da obra que os exemplos dados acima
sao necessariamente imperfeitos e inadequados, porque representam a
criacdo de imagens mentais na mente finita, ao passo que o Universo e

criacdo da Mente Infinita e a diferenca entre os dois polos as separa.

E assim é simplesmente uma questdo de grau, porque em ambas o
mesmo Principio estd em operacdo: o Principio de Corres-pondéncia
manifesta-se nelas. "O que estd em cima é como 0 que esta embaixo; e

0 que esta embaixo é como o que esta em cima."

E, no grau em que o Homem realize a existéncia do Espirito que esta
imanente no seu ser, ele subird na escada espiritual da vida. Eis o que
significa desenvolvimento espiritual: 0o reconhecimento, a realizacao e
manifestacdo do Espirito dentro de nds. Procurai ndo esquecer-vos
desta ultima definicdo: a do desenvolvimento. Ela contém a Verdade da

verdadeira Religido.

Existem muitos planos de Existéncia, muitos subplanos de Vida, muitos
graus de existéncia no Universo. E tudo depende do avancamento dos

entes na escada, cuja ponta mais inferior € a mais grosseira matéria, e a



mais superior sendo separada somente pela mais pequena divisdo do
ESPIRITO Do TODO. Nesta Escada da Vida, tudo se move em cima e
embaixo. Todos estdo no cam inho, Cujo fim é o TODO. Todo o
progresso € uma volta a Morada prépria. Tudo esta em cima e embaixo,
apesar de todas as aparéncias contraditorias. Tal € a mensagem do

[luminado.

Os Preceitos herméticos referentes ao processo da Criagdo Mental do
Universo sdo que, no comec¢o do Ciclo de Criagao, O TODO, em seu
aspecto de Existéncia projeta a sua Vontade sobre o seu aspecto de

Estado, e o processo de criagcdo comeca.

Dizem que o processo consiste no abaixamento da Vibragdo até que é
alcancado um grau bem inferior de energia vibratéria, no qual ponto é
manifestada a forma mais grosseira possivel da Matéria. Este processo
€ chamado o estado de Involugdo, em que o TODO esta involuido, ou
envolvido dentro da sua criacdo. Este processo é considerado pelos
hermetistas como tendo correspondéncia com o processo mental de um
artista, escritor ou inventor, que também, fica envolvido na sua criacéo
mental como quase esquecendo a sua propria existéncia e que, por
algum tempo, quase vive nha sua criacdo. Se em vez de envolvido
usarmos a palavra éxtase, talvez possamos dar uma pequena idéia do

gue queremos dizer.

Este estado Involutivo da Criacdo é muitas vezes chamado a Efuséo da
Energia Divina, como o estado Evolutivo é chamado Infusdo. O pdlo
extremo do processo de Criacdo € considerado como sendo 0 mais
afastado movido pelo TODO, enquanto que o principio do estado

Evolutivo é considerado como o principio da volta do péndulo do Ritmo;



sendo expressa em todos os Ensinos herméticos uma idéia de volta a

casa.

Os Preceitos séo que durante a Elusao, as vibracdes tor, nam-se cada
vez mais inferiores até que finalmente a restringéncia cessa, e as
vibracdes de volta comecam. Mas ha uma diferenca: ao passo que na
Elusédo as forcas criadoras manifestam-se compactamente e como um
todo, no comeco do estado Evolutivo ou de Infusdo, é manifestada a Lei
de Individualizac&o, que é a tendéncia a separar em Unidas de Forca,
ateé que finalmente aquilo que se separou do TODO como energia nao
individualizada volte a sua fonte como Unidade de Vida altamente
desenvolvida, tendo subido de mais a mais na escada por meio da

Evolucéo Fisica, Mental e Espiritual.

Os antigos hermetistas usam a palavra Meditacdo, ao descrever o
processo da criacdo mental do Universo na Mente do TODO, a palavra
contemplacdo sendo também frequentemente empregada. Mas a idéia
entendida parece ser a do emprego da Atencdo Divina. Atencdo € uma
palavra derivada de um verbo latino, que significa estender-se,
desdobrar-se, e também o ato de. Atencdo € realmente um
desdobramento mental, uma extenséo da energia mental, de modo que
a idéia interior é facilmente compreendida quando examinamos o

significado real da Atencéo,.

Os Ensinos herméticos a respeito do processo de Evolucdo séo os que
o Toi)o, tendo meditado no principio da Criacdo, tendo estabelecido
entdo os fundamentos materiais do Universo, tendo pensado na sua
existéncia, gradualmente desperta da sua Meditaacao e assim comeca a
manifestar o processo de Evolucdo, nos planos material, mental e

espiritual, sucessivamente e em ordem. Entdo o movimento de



ascensao comeca, e tudo comeca a mover-se para a mansao espiritual.
A Matéria torna-se menos grosseira; as Unidades nascem a existéncia;
as combinacdes comecam a formar-se; a Vida aparece e manifesta-se
em formas cada vez mais elevadas; e a Mente torna-se cada vez mais
evidente, as vibracbes sendo constantemente mais elevadas. Em
resumo, o promso total da Evolucdo, em todas as suas fases, comeca e
procede de acordo com as Leis estabelecidas do processo de Infuséo.
Todas ocupam eons e eons do tempo do Homem, cada eon contendo
muitos milhdes de anos; porém, como nos diz o lluminado, a criacédo
inteira, incluindo a Involugdo e a Evolugdo de um Universo, é para o
TODO simplesmente como um piscar de olhos. No fim dos inUmeros
ciclos de eons de tempo, O TODO retra a sua Atencdo, sua
Contemplacdo e Meditacdo do Universo, porque a Grande Obra esta
acabada e Tudo esta retirado no TODO de que provém. Mas, 6 Mistério
dos Mistérios!, o Espirito de cada alma n&o é aniquilado, mas sim
expandido infinitamente, a Criatura e o Criador sdo confundidos. Tal é a

relacéo do lluminado!

A precedente ilustracdo da meditacdo e do subsequente despertamento
da meditacdo do TODO € mais um esforco dos Instrutores para
descrever o processo Infinito por um exemplo finito. E, ainda: O que esta
em cima é como o que esta embaixo, e 0 que estd embaixo € como o
gue esta em cima. A diferenca é somente em grau. E assim COMO O
TODO desperta-se da meditacédo sobre o Universo, assim o Homem (no
tempo) cessa de manifestar no Plano Material, e retira-se cada vez mais

no Espirito presente, que é realmente O Ego Divino.

Ha um assunto maior de que desejamos falar-vos nesta licdo, e que nos
levaria imediatamente a uma invasdo do campo da especulagéo

metafisica; contudo, o nosso fim é simplesmente mostrar a futilidade de



tais especulagdes. Aludimos a questdo que inevitavelmente vem a
mente de toclos os pensadores que se aventuraram a investigar a
Verdade. A pergunta é: POR QUE criou o TODO os Universos? A
pergunta pode ser feita de diferentes formas, mas a que vai acima é o

essencial da investigacao.

Os homens esforcaram-se para responder a esta pergunta, mas ainda
ndo ha resposta digna de nome. Muitos imaginaram que o TODO tem
muito a ganhar com isto, mas isto € absurdo; porque, que poderia
ganhar O TODO que ja ndo possua? Outros deram a resposta na idéia
que o TODO quis que tudo amasse, e outros gque ele criou por prazer e
divertimento, ou porque estava s, ou para manifestar o seu poder:
todas respostas e idéias pueris, qualidades do periodo infantil do

pensamento.

Outros acreditaram descobrir o mistério afirmando que o TODO achou-
se impelido a criar, pela razdo da sua propria natureza interna, o seu
instinto criador, Esta idéia é mais adiantada que as outras, mas o0 seu
ponto fraco esta na idéia de que o TODO é impelido por alguma coisa,
guer interna, quer externa. Se a sua natureza interna, ou instinto criador,
iImpele-o a fazer as coisas, entdo a natureza interna ou o instinto criador
seria 0 Absoluto, em vez do TODO, e neste caso esta parte da
proposicéo esta errada. E, ainda, o TODO cria e manifesta, e parece ter
muitas qualidades de satisfacdes em fazé-lo. E € dificil de escapar da
conclusao que, em grau infinito, ele poderia ter o que corresponde no
homem a uma natureza inata, ou um instinto criador, correspondente a
um infinito I)esejo e Vontade. Nao poderia agir sem Querer agir; e ndo
poderia Querer agir sem Desejar agir; e ndo Desejaria agir sem
Satisfacdo nisso. E todas estas coisas pertenceriam a uma Natureza

Infinita, e podem ser consideradas como estando de acordo com a Lei



de Correspondéncia. Mas, ainda, preferimos considerar O TODO como
agindo inteiramente LIVRE de toda influéncia, tanto interna como
externa. Isto é o problema que se apodia na raiz da dificuldade, e a

dificuldade que se apdia na raiz do problema.

Falando estritamente, ndo se podera dizer que haja uma Razédo para o
TODO agir, porque uma razao implica uma causa, e o TODO esta acima
da Causa e do Efeito, exceto quando ele quer tomar-se causa, tempo
em que o Principio € posto em movimento. Assim, dizeis, 0 assunto é
Incompreensivel, justamente como o TODO € incognoscivel.
Justamente como dizemos simplesmente que o TODO "E", assim
também somos obrigados a dizer que O TODO AGE PORQUE AGE.
Enfim, O TODO é toda Razdo em si mesma, toda Lei em si mesma, toda
Acdo em si mesma; e pode-se dizer que, em verdade, o TODO é a sua
prépria Razao, a sua prépria Lei, a sua prépria Acdo; ou que o TODO, a
sua Razéo, a sua Acéo, a sua Lei, s&o um, com todos estes nomes
sendo de uma sé coisa. Na opinido dos que vos dao estas licdes, a
resposta se encerra no PROPRIO INTIMO DO TODO, junto com o0 seu

Segredo de Existéncia.

A Lei de Correspondéncia, na nossa opiniao, compreende somente este

aspecto do TODO, que pode ser chamado o aspecto de ESTADO.

O lado oposto deste aspecto é o aspecto de EXISTENCIA, no qual todas
as Leis perdem-se na LEI, todos os Principios imergem no PRINCIPIO;
e 0 TODO, o PRINCIPIO, a EXISTENCIA, SA0 IDENTICOS ENTRE SI
(uns aos outros). Por isso, as especulacbes metafisicas sobre este
ponto sdo futeis. Entramos aqui no assunto, simplesmente para mostrar
gue conhecemos a pergunta e também o absurdo das respostas

ordinarias das metafisicas e teologias.



Em conclusédo, podera ser de interesse aos estudantes dizer-lhes que
apesar de muitos dos antigos e modernos Preceitos herméticos
tenderem a aplicar o Principio de Correspondéncia a questdo, com o
gue resulta a conclusdo da Natureza Intima, mesmo assim as lendas
contam que Hermes, o Grande, sendo interrogado sobre esta questao
pelos seus adiantados discipulos, respondeu-lhes FECHANDO OS
SEUS LABIOS COM FIRMEZA e ndo dizendo uma palavra, indicando
que NAO HAVIA RESPOSTA. Mas, entdo, ele podia ter entendido de
aplicar o axioma da sua filosofia, que diz: "Os labios da Sabedoria estao
fechados, exceto aos ouvidos do Entendimento”, significando que ainda
os seus discipulos adiantados ndo possuiam o Entendimento que os
habilitava ao Preceito. Seja como for, se Hermes possuia o Segredo, ele
deixou de o comunicar, e embora 0 mundo tome muito interesse, OS
LABIOS DE HERMES ESTAO FECHADOS a este respeito. E quando o
Grande Hermes hesitou em falar, qual mortal podera atrever-se a

ensinar?

Porém, deveis lembrar que ainda que seja aquela a resposta deste
problema, se porventura ha uma resposta, permanece a verdade que:
"Enquanto Tudo esta n'O TODO, é também verdade que O TODO esta
em Tudo." O Preceito € enfético. E podemos acrescentar-lhe as palavras
conclusivas de citacdo:"Aquele que compreende realmente esta verdade

alcancou o grande conhecimento.”
Capitulo VIII - Os Planos de Correspondéncia

"O que esta em cima é como 0 que estd embaixo, e 0 que esta embaixo

€ como o0 que esta em cima.”

O Segundo Grande Principio hermético explica a verdade que ha uma

harmonia, uma correlacéo e correspondéncia entre os diferentes planos



de Manifestacdo, Vida e Existéncia. Esta afirmacdo & uma verdade
porque tudo o que estd incluido no Universo emana da mesma fonte, e
as mesmas leis, principios e caracteristicos se aplicam a cada unidade,
ou combinacdo de unidades de atividade, assim como cada uma

manifesta seus fenbmenos no seu proéprio plano.

Para um fim de conveniéncia do pensamento e do estudo, a Filosofia
hermética considera que o Universo pode ser dividido em trés grandes
classes de fendmenos, conhecidas como os Trés Grandes Planos

denominados:

|. O Grande Plano Fisico.

Il. O Grande Plano Mental.

[ll. O Grande Plano Espiritual.

Estas divisbes sdo mais ou menos artificiais e arbitrarias, porque a
verdade é que todas as trés divisbes ndo sdo sendo graus ascendentes
da grande escada da Vida, o ponto mais baixo da qual é a Matéria nao
diferenciada, e o ponto mais elevado o Espirito. E, alias, os diversos
Planos penetram uns nos outros, assim esta ndo solida e exata divisao
pode ser colocada entre os mais elevados fenémenos do Plano Fisico e
o mais inferior do Plano Mental; ou entre os mais elevados do mental e
0s mais baixos do Fisico. Enfim, os Trés Grandes Planos podem ser
considerados como trés grandes grupos de graus de Manifestacao vital.
Apesar do fim deste pequeno livro ndo nos permitir entrarmos em
extensa discussdo ou explicacdo do objeto destes diferentes planos,

contudo, pensamos ser bom dar aqui uma descri¢éo geral dos mesmos.



A principio devemos considerar bem a pergunta tantas vezes feita pelo
neodfito, que deseja ser informado a respeito do significado da palavra
"Plano”, termo que tem sido muito usado e pouco explicado em muitas
obras de ocultismo. A pergunta é geralmente expressa assim: "E um
Plano um lugar tendo dimensdes, ou € simplesmente uma condi¢cdo ou
estado?" Respondemos: "N&o; ndo € um lugar, nem uma dimensao
ordinaria do espaco; é ainda mais que um estado ou uma condicéo e,
apesar disso, o estado ou a condicdo é um grau de dimensdo, em
escala sujeita a medida." Um tanto paradoxal, ndo é verdade? Porém
examinemos a matéria. Uma "dimenséao", vos o sabeis, é "uma Medicdo
em linha reta, em relacdo a medida", etc. As dimensdes ordinarias do
espagco sdo comprimento, largura e altura, ou talvez comprimento,
largura, altura, espessura ou circunferéncia. H4 uma outra dimensé&o das
coisas criadas, ou medida em linha reta, conhecida pelos ocultistas,
como também por cientistas, apesar destes ultimos ndo a chamarem
com o termo "dimensédo"; e esta nova dimensao, que futuramente sera a
mais investigada como Quarta Dimensdo, € a marca usada nha

determinacéo dos graus ou Planos.

Esta Quarta Dimensdo pode ser chamada a Dimensdo da Vibragéo.
Este € um fato bem conhecido para a moderna ciéncia, como para o0s
hermetistas, que estabeleceram a verdade no seu Terceiro Principio
hermético, que "tudo se move, tudo vibra, nada esta parado". Desde as
manifestacbes mais elevadas até as mais baixas, todas as coisas
vioram. Nao somente elas vibram em diferentes coeficientes de
movimento, mas também em diversas direcdes e de diferentes
maneiras. Os graus de coeficiente das vibragdes constituem os graus de
medicdo na Escala de Vibracdes, ou em outras palavras, os graus da

Quarta Dimensédo. E estes graus,formam o que os ocultistas chamam



"Planos". O mais elevado grau de vibracdo constitui o plano mais
elevado e a mais elevada manifestacao da Vida que ocupa este plano.
Assim, apesar de um plano ndo ser um lugar, nem ainda um estado ou
uma condicdo, ele possui as qualidades de ambos. Desejariamos dizer
mais sobre o assunto da escala das Vibragbes nas nossas proximas

licbes, em que consideraremos o Principio hermético de Vibragao.

Deveis lembrar-vos agora que os Trés Grandes Planos ndo sao as
divisbes atuais dos fendmenos do Universo, mas simplesmente termos
arbitrarios empregados pelos hermetistas para facilitar o pensamento e
o estudo dos varios graus e formas da atividade e da vida universal. O
atomo de matéria, a unidade de forca, a mente do homem e a existéncia
do arcanjo sao graus de uma escala, e fundamentalmente a mesma
coisa, a diferenca sendo simplesmente uma questdo de grau e
coeficiente de vibracado; todas séo criacbes do TODO, e s6 tém sua

existéncia na Infinita Mente do TODO.

Os hermetistas subdividem cada um destes Trés Grandes Planos em
Sete Planos menores, e cada um destes sdo também subdivididos em
sete sub planos, todas as divisbes sendo mais ou menos arbitrarias,
penetrando umas nas outras, e adotadas somente para conveniéncia do

estudo cientifico e para a idéia.

O Grande Plano Fisico, com seus Sete Planos menores, € a divisdo dos
fendbmenos do Universo que inclui todos os que séo relativos as coisas,
forcas e manifestacdes fisicas ou mentais. Inclui todas as formas do que
chamamos Matéria e todas as formas do que chamamos Energia ou
Forca. Deveis saber, porém, que a Filosofia hermética ndo reconhece a
Matéria como uma "coisa em si', ou como tendo uma existéncia

separada constante na mente do ToDo. Os Ensinamentos sdo que a



Matéria € antes uma forma da Energia; ela € a Energia num coeficiente
inferior de vibracbes de certa espécie. E de acordo com isto os
hermetistas classificam a Matéria como a extremidade inferior da
Energia, e dao-lhe trés dos Sete Planos Menores do Grande Plano

Fisico.

Estes Sete Menores Planos Fisicos sdo os seguintes:
| . O Plano da Matéria (A)

[I. O Plano da Matéria (B)

[ll. O Plano da Matéria (C)

IV. O Plano da Substéancia Etérea

V. O Plano da Energia (A)

VI. O Plano da Energia (B)

VII. O Plano da Energia (C)

O Plano da Matéria (A) compreende as formas da Matéria em suas
formas de solidos, liqguidos e gasosos como geralmente reconhecem os
livros dos fisicos. O Plano da Matéria (B) compreende certas formas
mais elevadas e mais sutis da Matéria, cuja existéncia a ciéncia
moderna esta reconhecendo agora, os fenbmenos da Matéria Radiante,
nas suas fases de radium, etc., que contém a subdivisdo inferior deste
Plano Menor. O Plano da Matéria (C) compreende as formas da matéria
mais sutil e ténue, cuja existéncia ndo € suspeitada pelos cientistas

ordinarios.



O Plano da Substancia Etérea compreende o que a ciéncia chama "O
Eter", uma substancia de extrema tenuidade e elasticidade, que penetra
todo o Espaco do Universo, e age como mediador para a transmissao
de ondas de energia, como a luz, o calor, a eletricidade, etc. Esta
substancia Etérea forma um elo de relagdo entre a Matéria (assim
chamada) e a Energia e participa da natureza de ambas. os Preceitos
herméticos, contudo, ensinam que este plano tem sete subdivisdes
(como tém todos os Planos Menores.), e que com efeito existem sete

éteres, em vez de um so.

Imediatamente acima do Plano da Substéncia Etérea estd o Plano da
Energia (A), que compreende as formas ordinarias da Energia
conhecida pela ciéncia, sendo, respectivamente, estes sete sub planos,
o Calor, a Luz, o Magnetismo, a Eletricidade e a Atracdo incluindo a
Gravitacdo, a Coesédo, a Afinidade Quimica, etc. e varias outras formas
de energia indicada pelas experiéncias cientificas mas ainda nao
classificadas. O Plano da Energia (B) compreende sete sub planos de
formas elevadas da energia ainda ndo descoberta pela ciéncia, mas que
tém sido apelidadas "As Forcas Mais Sutis da Natureza" e que sao
consideradas em acdo nas manifestacbes de certas formas de
fenbmenos Mentais e pelas quais tais fenbmenos sdo possiveis. O
Plano da Energia (C) compreende sete sub planos de energia té&o
elevadamente organizados, que eles contém muitos caracteristicos da
vida, mas que ndo é reconhecido pela mente dos homens no Plano
ordinario de desenvolvimento, sendo util sé ao uso dos entes do Plano
Espiritual; tal energia nem é sonhada pelo homem ordinério, e pode ser
considerada quase como a forca divina. Os entes que a empregam Sao
como deuses comparados com o0s mais elevados tipos humanos

conhecidos por nos,



O Grande Plano Mental compreende as formas de pensamentos
viventes conhecidas por nds na vida ordinaria, bem como certas outras
formas s6 bem conhecidas dos ocultistas. A classificacdo dos Sete
Menores Planos Mentais € mais ou menos satisfatéria e arbitraria (se
nao for acompanhada por esmeradas explicacoes que estao fora do fim
desta obra particular; contudo vamos menciona-los. Eles sao os

seguintes:

| . O Plano da Mente Mineral

[I. O Plano da Mente Elemental (A)

[11.0 Plano da Mente Vegetal

IV.O Plano da Mente Elemental (B)

V. O Plano da Mente Animal

VI. O Plano da Mente Elemental (C)
VIl. O Plano da Mente Hominal.

O Plano da Mente Mineral compreende os estados ou as condi¢cdes das
unidades, entidades, ou grupos e combinacbes das mesmas, que
animam as formas conhecidas por n6s como minerais, quimicas, etc.
Estas entidades ndo podem ser confundidas com as moléculas, os
atomos e os corpusculos, que sdo simplesmente os corpos ou as formas
materiais destas entidades, assim como o corpo de um homem é a sua
forma material e ndo ele mesmo. Estas entidades podem ser chamadas
espiritos em certo sentido, e seres viventes de um grau inferior de
desenvolvimento, vida e mente, exatamente um Pouco maior que as

unidades da energia vivente que compreendem as mais elevadas



subdivisbes do mais elevado Plano Fisico. A mente média ndo quer
geralmente atribuir a possessdo da mente, espirito ou vida ao reino
Mineral, mas todos os ocultistas reconhecem a existéncia dela e a
ciéncia moderna move-se rapidamente para o ponto de vista do
Hermetismo, a respeito deste assunto. As moléculas, os atomos C OS
corpusculos tém seus amores e 0dios, suas semelhancas e
dessemelhancas, atracdes e repulsdes, afinidades e desafinidades, etc.,
e muitas das mais intrépidas mentes de ciéncia moderna expressaram a
opinido que o desejo e a vontade, as eito¢cbes e sentimentos, dos

atomos simplesmente diferem em grau dos que os homens tém.

N&o temos espaco para argumentar sobre este assunto. Todos o0s
ocultistas conhecem isto, e outros se referiram as diversas obras
cientificas mais recentes para corroboracao exterior. Estas sdo as sete

subdivisdes usuais deste plano.

O Plano da Mente Elemental (A) compreende o estado ou a condicao, e
grau de desenvolvimento mental e vital de uma classe de entidade
desconhecidas ao homem médio, mas reconhecidas pelos ocultistas.
Elas s&o invisiveis aos sentidos ordinarios do homem, mas néo obstante
existem e tém a sua parte do Drama do Universo. O seu grau de
inteligéncia esté entre o das entidades minerais e quimicas, de um lado,
e das entidades do reino vegetal do outro. Também neste plano ha sete
subdivisdes.

O Plano da Mente Vegetal, em suas sete subdivisbes, compreende 0s
estados ou as condi¢cdes das entidades contidas nos reinos do Mundo
Vegetal, os fenbmenos vitais e mentais que as pessoas de inteligéncia
média justamente bem compreendem, tendo sido publicadas na ultima

década muitas obras novas e interessantes sobre a "Mente e a Vida nas



Plantas". As Plantas tém vida, mente e espirito, tdo bem como os

animais, o homem e o super-homem.

O Plano da Mente Elemental (B), nas suas sete subdivisdes,
compreende os estados e as condi¢cdes de uma forma mais elevada das
entidades elementais ou invisiveis, tendo a sua parte na obra geral do
Universo, cuja mente e vida forma uma parte da e-,cada entre o Plano
da Mente Vegetal e o Plano da Mente Animal, as entidades participando

da natureza de ambos.

O Plano da Mente Animal, nas suas sete subdivisbes, compreende 0s
estados e as condi¢des de entidades, entes ou espiritos que animam as
formas animais da vida, familiares a nds todos. Nao € necessario entrar
em detalhes a respeito deste reino ou plano de vida, porque o0 mundo

animal nos é tado familiar como o nosso proprio.

O Plano da Mente Elemental (C), nas suas sete subdivisdes,
compreende as entidades ou entes invisiveis, como sao todas as formas
elementais, que participam da natureza da vida animal e da humana em
certo grau e certas combinacdes. As formas mais elevadas sao meio-

humanas em inteligéncia.

O Plano da Mente Humana, nas suas sete subdivisbes, compreende as
manifestacdes da vida e da mentalidade que sdao comuns ao Homem,
nos seus varios graus e divisdes. Nesta relacdo sabemos que o0 homem
médio atual ocupa a quarta subdivisdo do Plano da Mente Humana, e
somente 0 mais inteligente cruzou as fronteiras da Quinta Subdivisao. A
raca gastou milhdes de anos para alcancar esta posicdo, e seréo
necessarios muitos mais anos para que ela passe a sexta e a sétima
subdivisbes e va além delas. Mas, lembrai-vos que existiram racas

antes de ndés que passaram por esses degraus e nos planos mais



elevados. A nossa propria raca € a quinta (com restos da quarta) que
pds os pés no Caminho. Contudo, ha alguns espiritos avancados da
nossa propria raga que ultrapassaram as massas, e gue passaram a
sexta e a sétima subdivisbes, e muito poucos entes estdo acima deles.
O homem da Sexta Subdivisdo sera o "Super-Homem"; e o da Sétima

"O Homem de Cima".

Na nossa consideracdo dos Sete Planos Mentais Menores, nds nos
referimos aos Trés Planos Elementais em sentido geral. Nao queremos
entrar em detalhes sobre este assunto, porque esta obra limita-se a
tratar da filosofia e dos preceitos em geral. Mas podemos dizer-vos
mais, com o fim de dar-vos uma pequena idéia mais clara das relacdes
destes planos aos mais fami res deles: os Planos Elementais tém a
mesma relacdo com os planos do Mentalidade e da Vida Mineral,
Vegetal, Animal e Hominal, como as claves pretas do piano tém para
com as claves brancas. As claves brancas séo suficientes para produzir

a musica, mas ha certas escalas ' melodias e harmonias em que as
claves pretas tém a sua parte, e em que a sua presenca € necessaria.
Sao0 necessarios também como elos de uitido da condicdo do espirito;
sdo entidades-estados, entre os outros diversos planos, certas formas
de desenvolvimento podendo ser atingidas nele; este ultimo resultado
dando ao leitor que pode ter entre as linhas uma nova luz sobre o
processo de Evolucéo, e uma nova chave da porta secreta dos labios da
vida entre um reino e o outro. Os grandes reinos dos Elementais sao
muito reconhecidos por todos os ocultistas, e 0s escritos esotéricos
estédo cheios de mencao deles. Os leitores de "Zanoni" de Bulwer Lytton
e outras obras semelhantes poderdo reconhecer as entidades que

habitam estes planos de vida.



Passando do Grande Plano Mental ao Grande Plano Espiritual, que
poderemos dizer? Como poderemos explicar estes estados mais
elevados do Ente, da Vida e da Mente, as mentes ainda inabeis para
compreender e entender as mais elevadas subdivisbes do Plano da

Mente Hominal?

A tarefa é impossivel. Poderemos falar s6 nos termos mais gerais.
Como pode a Luz ser descrita a um homem nascido cego? Como
explicar o aclicar a um homem que nunca comeu coisa doce, ou a

harmonia a um que nasceu surdo?

Tudo o que podemos dizer é que os Sete planos Menores do Grande
Plano Espiritual (cada Plano Menor tendo suas sete subdivisdes)
compreende os Entes que possuem a Vida, a mente e a Forma acima
da do Homem atual como a deste ultimo € acima do verme terrestre, do
mineral ou ainda de certas formas da Energia ou Matéria. A Vida destes
Entes é tdo transcendental para nds, que ainda ndo podemos pensar
nos detalhes dos mesmos; as suas Mentes sao tao transcendentes que
para eles nos parecemos pensar um pouquinho, € 0S N0SS0S Processos
mentais lhes parecem simplesmente como um processo material; a
Matéria de que as suas formas sdo compostas sdo dos Planos mais
elevados da Matéria, contudo, muitos disseram que eles estdo presos

na Pura Energia. Que se podera dizer de tais Entes?

Nos Sete Planos Menores do Grande Plano Espiritual existem Entes que
poderemos chamar Anjos, Arcanjos, Semideuses. No Plano Menor mais
baixo vivem estas grandes almas que chamamos Mestres e Adeptos.
Acima deles fica a Grande Hierarquia das Hostes Angélicas,
inconcebiveis ao homem; e acima destas ficam os que podem ser

chamados sem irreveréncia Os Deuses, tdo elevados na escada da



existéncia estao eles, pois que a sua existéncia, inteligéncia e poder sao
semelhantes aos atribuidos pelas racas de homens as suas concepcoes
da Divindade. Estes Entes estdo ainda além dos mais elevados voos da
imaginacdo humana, e o epiteto Divino € o Unico que lhes é aplicavel.
Muitos destes Entes como também as Hostes Angélicas tomam muito
interesse nos negdécios do Universo e tém uma parte importante neles.
Estas Invisiveis Divindades e Anjos Protetores estendem a sua
influéncia livre e ~osamente no processo da Evolucdo e do Progresso
Cbésmico. A sua ocasional intervencdo e assisténcia nos negocios
humanos criou as muitas lendas, crencas, religides e tradicbes da raca
passada e presente. Eles muitas vezes impuseram ao mundo 0s seus

conhecimentos e poderes conforme a Lei do TODO.

Mas, ainda mesmo os mais elevados destes Entes adiantados ,existem
simplesmente como criacdes da Mente do TODO, e s&do sujeitos aos
Processos Cosmicos e as Leis Universais. Eles sdo ainda Mortais.
Podemos chama-los deuses comparados concsco, mas ainda sdo o0s
Irmédos mais Velhos da Raca, as almas mais avancadas que
ultrapassam o0s seus irméaos, e que renunciaram ao éxtase da Absorcéo
pelo TODO, com o fim de ajudar a,raca na sua jornada para subir o
Caminho. Mas eles pertencem ao Universo e estdo sujeitos as suas
condi¢cdes (sdo mortais) e 0 seu plano esta abaixo do plano do Espirito
Absoluto.

Somente os mais avancados hermetistas sdo aptos para compreender
0Ss mais ocultos Preceitos a respeito dos estados de existéncia e dos
poderes manifestados nos Planos Espirituais. Os fenbmenos séo téao
superiores aos dos Planos Mentais que uma confusdo de idéias
resultaria certamente se atentdssemos em descrevé-los. Somente

aqueles cujas mentes foram muito adestradas nas linhas da Filosofia



hermética por muitos anos certamente que estes transportam consigo
de outras encarnagcfes o conhecimento adquirido previamente - podem
compreender justamente o que é significado pelo Ensinamento sobre
este Plano Espiritual. E muitos destes Preceitos Secretos sao
considerados pelos hermetistas como sendo sagrados, importantes e
perigosos para a disseminacdo ao publico em geral. Os estudantes
inteligentes podem reconhecer que significamos com isto a idéia que a
significacdo da palavra Espirito, como é empregada pelos hermetistas, é
semelhante a de Poder Vivente, Forca Anitriada, Esséncia Oculta,
Esséncia da Vida, etc., que ndo deve ser confundido com o termo usual
e comumente empregado em relacdo com os termos, isto é, religioso,
eclesiastico espiritual, etéreo, santo, etc. Aos ocultistas a palavra
Espirito se emprega ro sentido d"O Principio Animado”, entendendo com
isto a idéia de Poder, Energia Vivente, Forca Mistica, etc. E os ocultistas
sabem que o que € conhecido por eles como Poder Espiritual pode ser
empregado para 0 mau como para o bom fim (em concordancia com o
Principio de Polaridade), fato que foi reconhecido pela maioria das
religibes nas suas concepcdes de- Satd, Belzebu, o Diabo, Lucifer,
Anjos caidos, etc. E assim os conhecimentos a respeito destes Planos
foram conservados no Santo dos Santos, na Camara Secreta do Templo

de todas as Fraternidades Esotéricas e Ordens Ocultas.

Mas podemos dizer aqui que aquele que atingiu os poderes espirituais
superiores e empregou-os mal tem um terrivel destino para si na
histéria, e a vibracdo do péndulo do Ritmo inevitavelmente lanca-lo-4 no
extremo mais baixo da existéncia Material, de cujo ponto ele tem de
fazer a sua caminhada de prisdo espiritual, pelas muitas voltas do
Caminho, mas sempre com a tortura de ter sempre oonsigo urna ligeira

memoria das alturas de que caiu por causa das suas mas acodes. A



lenda da Queda dos Anjos tem uma base nos fatos atuais como sabem
todos Os ocultistas avancados. Os esforcos para poderes egoistas no
Plano Espiritual inevitavelmente traz como resultado no espirito egoista
a perda da sua balanca espiritual e a queda do mesmo modo que foi
elevado previamente. Mas, ainda para tal alma, € dada a oportunidade
da volta, e ela toma o caminho de volta, pagando a terrivel penalidade

de acordo com a Ui invariavel.

Em conclusdo vamos agora lembrar-vos que relativamente (de acordo
com ele) ao Principio de Correspondéncia, que contéem a verdade: O
gue estd em cima é como o que esta embaixo, e 0 que esta embaixo é
como 0 que estd em cima, todos os Sete Principios Herméticos estao
em muitas operacdes em todos os diversos planos Fisicos, Mental e
Espiritual. O Principio da Substancia Mental aplica-se a todos os planos,
porque tudo nasceu ha Mente do TODO. O Principio de
Correspondéncia se manifesta em tudo, porque ha uma
correspondéncia, harmonia e correlacdo entre os diversos planos. O
Principio de Vibracdo se manifesta em todos os planos-, com efeito, a
verdadeira diferenca que faz os planos resulta da Vibracdo, como
explicamos. O Principio de Polaridade manifesta-se em todos os planos,
porque o0s extremos dos Polos sdo aparentemente opostos e
contra,ditorios. O Principio de Ritmo manifestasse em todos os Planos,
o movimento dos fendmenos tendo o seu fluxo e refluxo, a sua alta e
baixa. O Principio de Causa e Efeito se manifesta em todos os Planos,
cada Efeito tendo a sua Causa e cada Causa tendo o seu Efeito. O
Principio de Género manifesta-se em todos os Planos, sendo a Energia
Criadora sempre manifestada e operando ela pela linha dos Aspectos

Masculinos e Femininos.



O gue estd em cima é como o que esta embaixo, e 0 que estd embaixo

€ Como 0 que esta em cima.

Este axioma hermético de centenas de anos compreende um dos
grandes Principios dos Fenémenos Universais. Como procedemos com
as nossas consideracdes dos Principios permanentes, vamos ter ainda
mais claramente a verdade da natureza universal deste grande Principio

de Correspondéncia.
Capitulo IX - A Vibracéao
"Nada esté parado, tudo se move, tudo vibra." CAIBALION

O Terceiro Grande Principio hermético - o Principio de Vibracéo -
compreende a verdade que o Movimento é manifestado em tudo no
Universo, que nada esta parado, que tudo se move, vibra e circula. Este
principio hermético foi reconhecido por muitos dos maiores filésofos
gregos que o introduziam em seus sistemas. Mas, depois, por muitos
séculos, foram perdidos pelos pensadores que estavam fora das fileiras
herméticas. Mas no 9." século a ciéncia fisica descobriu novamente a
verdade e as descobertas cientificas do século XX acrescentaram as

provas de exatiddo e verdade da secular doutrina hermética.

Os Ensinamentos herméticos sdo que nao somente tudo esta em
movimento e vibragdo constante; mas também que as diferengas entre
as diversas manifestac6es do poder universal sao devidas inteiramente
a variacdo da escala e do modo das vibracdes. Nao so6 isto, mas
também que O TODO em si Mesmo manifesta uma constante vibragéo
de um grau tdo infinito de intensidade e movimento rapido que
praticamente pode ser considerado como estando parado. Os

instrutores dirigem a atencao do estudante para o fato de que, ainda no



plano fisico, um objeto que se move rapidamente (como uma roda
girante) parece estar parado. Os Ensinamentos s&o que com efeito o
Espirito estda num lado do Pdélo de Vibracéo, e o outro Polo é certa forma
extremamente grosseira da Matéria. Entre estes dois pélos estédo

milhdes de milhdes de escalas e modos de vibragéao.

A Ciéncia Moderna provou que o que chamamos Matéria e Energia é
simplesmente modo de movimento vibratério, e muitos dos mais
adiantados cientistas estdo-se movenao rapidamente para os ocultistas
gue sustentam que os fendmenos da Mente sdo modos semelhantes de
vibragcdo e movimento. Permiti-nos examinar o que disse a ciéncia sobre

-a questdo das vibracdes na matéria e na energia.

Em ultimo lugar, a ciéncia ensina que toda a matéria manifesta, em
alguns graus, as vibracOes procedentes da temperatura ou calor. Seja
um objeto quente ou frio - ambos sendo simplesmente graus da mesma
coisa - ele manifesta certas vibracdes quentes, e neste sentido esta em
movimento e vibracdo. Logo todas as particulas da Matéria estdo em
movimento circular, desde os corpusculos até os soéis. Os planetas giram
ao redor dos sois, e muitos deles giram sobre seus eixos. Os sOis
movem-se ao redor dos grandes pontos centrais, e cré gque estes se
movem ao redor de maiores, e assim por diante, até o infinito. As
moléculas de que as espécies particulares da Matéria s&o compostas se
acham num estado de constante vibragdo e movimento umas ao redor
das outras. As moléculas sdo compostas de Atomos, que,
semelhantemente, se acham em estado de constante movimento e

vibracao.

Os atomos sdo compostos de Corpusculos, muitas vezes chamados

elétrons, ions, etc. que também estdo em estado de movimento rapido,



girando um ao redor do outro, e que manifestam um estado e um modo
verdadeiramente rapido de vibracdo. E vemos assim que todas as
formas da Matéria manifestam a Vibragdo, de acordo com o Principio

hermético de Vibracéo.

E assim é com as diversas formas da Energia. A Ciéncia ensina que a
Luz, o Calor, o Magnetismo e a Eletricidade s&o simplesmente formas
de movimento vibratério provavelmente emanadas do Eter. A Ciéncia
até agora nao procurou explicar a natureza dos fenbmenos conhecidos
como Coeséo, que é o principio da Atracao Molecular, nem a Afinidade
Quimica, que € o principio da Atracdo Atbmica, nem a Gravitacdo (o
maior mistério destes trés), que € o principio da atracdo pela qual uma
particula ou massa de Matéria é atraida por outra particula. Estas trés
formas da Energia ndo sdo ainda compreendidas pela ciéncia, contudo,
0S escritores inclinarn-se para a opinido que estas trés sao
manifestacbes da mesma forma da energia vibratoria, fato que os

hermetistas descobriram e disseram nos tempos passados.

O Eter Universal, que é postulado pela ciéncia sem que a sua natureza
seja compreendida claramente, é considerado pelos hermetistas corno
sendo uma manifestacdo elevada daquilo que é erroneamente chamado
matéria, isto €, a Matéria a um grau elevado de vibracao, € chamada por
eles "A Substancia Etérea". Os hermetistas ensinam que esta
Substancia Etérea é de extrema tenuidade e elasticidade, e penetra o
espaco universal, servindo como meio de transmissao das ondas da
energia vibratéria, corno o calor, a luz, a eletricidade, o magnetismo, etc.
Os Ensinamentos sdo que a Substancia Etérea € um elo de unido entre
as formas da energia vibratéria conhecida como . Matéria, de um lado, e
a Energia ou Forca, de outro lado; e também que ela manifesta um grau

de vibrac&o, em escala e modo inteiramente particular.



Os cientistas ofereceram o exemplo de uma roda, pido ou para mostrar
os efeitos das cilindro movendo-se rapidamente escalas aumentativas
da vibracdo. O exemplo supde uma roda, pido ou cilindro, girando numa
pequena escala de ligeireza. Suponhamos que 0 objeto se move
lentamente. Ele pode ser visto facilmente, mas nenhum som do seu
movimento penetra no ouvido. A ligeireza € aumentada gradualmente.
Em poucos momentos 0 seu movimento toma-se tao rapido que um
surdo ruido ou uma nota baixa pode ser ouvida. Entdo como a escala é
aumentada a nota sobe mais na escala 'musical. O movimento sendo
ainda mais aumentado, a Ultima nota superior € melhor ouvida. Ai', uma
depois da outra, todas as notas da escala musical aparecem, subindo
cada vez mais conforme € aumentado o movimento. Finalmente, quando
0 movimento passou uma certa escala, a nota final perceptivel aos
ouvidos humanos € alcancada, um som agudo soa morrendo ao longe, e
segue-se o siléncio. Nenhum som do objeto girante € ouvido, o grau de
movimento sendo tao elevado que o ouvido humano nao pode registrar

as vibracoes.

Entdo comeca a percepcdo dos graus ascendentes do calor e depois de
algum tempo o olho percebe um vislumbre do objeto que se torna uma
escuridao de cor avermelhada. Como o grau aumenta, o vermelho fica
mais claro. Como a ligeireza ainda é aumentada, o vermelho passa ao
alaranjado. O alaranjado passa ao amarelo. Depois seguem-se,
sucessivamente as representacfes do verde, azul, anil, e finalmente
violeta, conforme for aumentando a grau de ligeireza. Entéo a cor violeta
desaparece, e todas as cores desaparecem, a vista humana ndo sendo
capaz de registra-las. Mas existem raios invisiveis que emanam do
objeto girante, os raios usados na fotografia, e outros raios sutis da luz.

Entdo comecam a manifestar-se os raios peculiares conhecidos como



0s Raios X, etc., conforme se transforma a constituicdo do objeto. A
Eletricidade e o Magnetismo sdo emitidos quando for atingido o grau

apropriado de vibracao.

Quando o objeto atinge um certo grau de vibracdo as suas moléculas se

desintegram e giram por si mesmas nos elementos originais ou atomos.

Os atomos por sua vez, seguindo o Principio de Vibracdo, sao
separados nos pequenos corpusculos de que sdo formados. E
finalmente, mesmo os corpusculos desaparecem e pode-se dizer que o
objeto é composto da Substancia Etérea. A Ciéncia ndo continua para
diante o exemplo, mas os hermetistas ensinam que, se as vibracfdes
fossem aumentando continuamente, o objeto subiria pelos estados
sucessivos de manifestagcdo e poderia manifestar os diversos graus
mentais na direcdo do Espirito; entdo ele poderia reentrar finalmente no
TODO, que é o Espirito Absoluto. O objeto, contudo, teria deixado de
ser um objeto desde que tivesse subido ao degrau da Substancia
Etérea, mas apesar disso a ilustracdo € correta porque mostra o efeito
do grau e modo de vibragdo aumentada constantemente. Deve ser
lembrado na ilustracdo acima que nos graus em que 0 objeto expele
vibracbes de luz, calor, etc., ele ndo estd atualmente resolvido nestas
formas da energia (que sdo muito elevadas na escala), mas
simplesmente alcangca um grau de vibragcdo em que estas formas de
energia sao livradas, em certo grau, das influéncias restritivas das suas
moléculas, seus atomos e corpusculos, como pode ser o caso. Estas
formas de energia, apesar (e muito mais ele . vadas na escala do que a
matéria, estdo aprisionadas e limitadas nas combinagbes materiais,
pela.razdo que as energias manifestam e empregam as formas
materiais, mas estao restringidas e limitadas nas suas criacfes destas

formas, de modo que estas sdo, para um modo de entender, as mais



verdadeiras de todas as criacdes, ficando a forca criadora envolvida na

sua criacao.

Mas os Ensinamentos herméticos vao muito além dos da ciéncia
moderna. Eles ensinam que, toda a manifestacdo do pensamento,
emocao, raciocinio, vontade, desejo, qualquer condi¢cédo ou estado, sédo
acompanhados por vibracfes, uma porcédo, das quais € expelida e tende

a afetar a mente de outras pessoas por inducéo.

Este € o principio que produz os fendmenos de telepatia, influéncia
mental e outras formas da acédo e do Poder do mente com que se esta
acostumando rapidamente, por causa da completa disseminacdo dos
conhecimentos Ocultos pelas diversas escolas, cultos e instrutores na

época atual.

Todos os pensamentos, todas as emoc¢des ou estados mentais tém o
seu grau e modo de vibrac&o. E por um esfor¢co da vontade da pessoa,
ou de outras pessoas, estes estados mentais podem ser reproduzidos,
do mesmo modo que o tom musical pode ser reproduzido por meio da
vibragdo de um instrumento em certo grau e assim como a cor pode ser
reproduzida da mesma forma. Pelo conhecimento do Principio de
Vibracao, aplicado aos Fendbmenos Mentais, pode-se polarizar a sua
mente no grau que quiser, adquirindo assim um perfeito dominio sobre
0s seus estados mentais, as disposicoes, etc. Do mesmo modo pode
afetar as mentes dos outros, produzindo nelas os estados desejados.
Por fim, ele pode produzir no Plano Mental o que a ciéncia produz no
Plano Fisico, principalmente, Vibracdes a Vontade. Este poder pode ser
adquirido somente pela instrucao prépria, pelos exercicios, praticas, etc.,

da ciéncia da Transmutacao Mental, um dos ramos da Arte hermética.



Uma pequena reflexdo sobre o que dissemos mostrara ao estudante
gue o Principio de Vibracdo compreende os admiraveis fendbmenos do
poder manifestado pelos Mestres e Adeptos, que aparentemente s&o
capazes de destruir as Leis da Natureza mas que em realidade
simplesmente usam uma lei contra outra, um principio contra outro; e
gue obtém os seus resultados mudando as vibragbes dos objetos
materiais ou formas de energia, e entdo realizam o que é comumente

chamado milagre.

Diz um dos velhos escritores herméticos: "Aquele que compreende o

Principio de Vibrac&o alcancou o cetro do Poder."
Capitulo X - A Polaridade

"Tudo € duplo; tudo tem dois polos; tudo tem seu par de opostos; o
semelhante e o dessemelhante sdo uma sO coisa; 0S 0opostos sdo
idénticos em natureza, mas diferentes em grau; 0s extremos se tocam;
todas as verdades sdo meias-verdades; todos os paradoxos podem ser
reconciliados." - O CAIBALION -

O Quarto Grande Principio hermético - o Principio de Polaridade -
contém a verdade que todas as coisas manifestadas tém dois lados,
dois aspectos, dois pélos opostos, com muitos graus de diferenca entre
os dois extremos. Os velhos paradoxos, que ainda deixaram perplexa a

mente dos homens, sédo explicados pelo conhecimento deste Principio.

O homem também reconheceu muitas coisas- semelhantes a este
Principio e tentou exprimi-lo por estas maximas e aforismos: Tudo existe
e ndo existe ao mesmo tempo, todas as verdades sdo meias-verdades,
todas as verdades sdo meio-falsas, ha dois lados em tudo, todo verso

tem o seu reverso, etc.



Os Ensinos herméticos sdo, com efeito, que a diferenca entre as coisas
gue se parecem diametralmente opostas é simplesmente questdo de
graus. Eles ensinam que os pares de opostos podem ser reconciliados,
e que a reconciliacdo universal dos opostos € efetuada pelo
conhecimento deste Principio de Polaridade. Os instrutores dizem que
os exemplos deste Principio podem ser dados a qualquer pessoa, e por
meio de uma examinacdo da natureza real das coisas. Eles conhecem
porque afirmam que o Espirito e a Matéria sdo simplesmente dois pélos
da mesma coisa, sendo os planos intermediarios simplesmente graus de
vibracdo. Eles afirmam que o ToDo e o Muito sdo a mesma coisa, a
diferenca sendo simplesmente questéo de grau de manifestacao mental.
Assim a LEi e as Leis sdo os dois pélos de uma s coisa. Do mesmo

modo o PRINcipio e os Principios, a Mente Infinita e a mente finita.

Entdo passando ao Plano Fisico, eles explicam o Principio dizendo que
o Calor e o Frio sédo idénticos em natureza, as diferencas sendo
simplesmente questdo de graus. O termémetro marca diversos graus de
temperatura, chamando-se o pélo mais baixo frio, e 0 mais elevado
calor. Entre estes dois polos estdo muitos graus de calor ou frio, chamai-
os qualquer dos dois que ndo cometereis erro algum. O mais elevado
dos dois graus € sempre 0 mais quente, enquanto que o0 mais baixo é
sempre o trais frio. Ndo ha demarcacédo absoluta; tudo € questdo de
grau. Nao ha lugar no termémetro em que cessa o calor e comeca o frio.
Isto € questdo de vibracdes mais elevadas ou menos elevadas. Mesmo
os termos alto e baixo (inferiores e superiores), que 'somos obrigados a
usar, sdo unicamente poélos da mesma coisa; 0s termos sao relativos.
Assim como o Oriente e o Ocidente; viajai ao redor do mundo e na

direcdo do Oriente, e chegareis a um ponto que é chamado Ocidente, ao



VOSSO ponto de partida, e voltareis deste ponto oriental. Viajai para o

Norte e parecer-vos-a viajar no Sul, ou vice-versa.

A Luz e a Obscuridade sdo po6los da mesma coisa, com muitos graus
entre elas. A escala musical é a mesma coisa: vibrando o ponto "C"
movei-o para cima até que encontrais outro ponto "C", e assim por
diante, a diferenca entre as duas extremidades da corda sendo a
mesma, com muitos graus entre os dois extremos. A escala das cores é
a mesma: pois que as mais elevadas e as mais baixas vibracbes sao
simplesmente diferencas entre o violeta superior e o vermelho inferior. O
Grande e o Pequeno séo relativos. Assim também o Ruido e o Siléncio,
o Duro e o Flexivel. Tais sdo o Agudo e o Liso. O Positivo e o Negativo

séo dois polos da mesma coisa, com muitos graus entre eles.

O Bem e o Mal ndo sao absolutos; chamamos uma extremidade da
escala Bem e a outra Mal. Uma coisa é menos boa, que a coisa mais
elevada na escala, mas esta coisa -menos boa, por sua vez, € mais boa
(melhor) que a coisa imediatamente inferior a ela; e assim por diante, o

mais ou o menos sendo regulado pela posicdo na escala.

E assim é no Plano Menta. O Amor e o 0Odio sdo geralmente
considerados como sendo coisas diametralmente opostas entre si,
inteiramente diferentes, irreconciliaveis. Mas aplicamos o Principio de
Polaridade, e supomos que ndo ha coisa de Amor Absoluto ou de 6dio
Absoluto, como distintos um do outro. Ambos s&o simplesmente termos
aplicados aos dois polos da mesma coisa. Comecando num ponto da
escala encontramos mais amor ou menos 6dio, conforme subirmos a
escala; e mais 6dio e menos amor, conforme descermos: sendo verdade
gue ndo ha matéria de cujo ponto, superior ou inferior, possamos

admirar. Ha graus de Amor e de Odio, e ha um ponto médio em que o



semelhante e o dessemelhante tornam-se t&o insignificantes que é dificil
fazer distincao entre eles. A Coragem e o Medo seguem a mesma regra.
Os pares de opostos existem em toda parte. Onde encontrardes uma

coisa encontrareis 0 seu oposto: os dois polos.

E é este fato que habilita 0 hermetista a, transmutar um estado mental,
em outro, conforme as linhas da Polarizacéo. As coisas pertencentes a
diferentes classes ndo podem ser transmutodas em uma outra, mas as
coisas da mesma classe podem ser transmutadas, isto é, podem ter a
sua polaridade mudada. Assim o Amor pode ser Oeste ou Leste,
Vermelho ou Violeta, mas pode tornar-se e imediatamente se torna em
odio, e do mesmo modo, o 6dio pode ser transformado em Amor, pela
mudanca da polaridade. A Coragem pode ser mudada em Medo e vice-
versa. As coisas duras podem ficar moles. As coisas agudas podem
ficar lisas. As coisas frias podem ficar quentes. E assim por diante, a
transmutacdo sendo sempre entre coisas da mesma natureza, porem de
graus diferentes. Tomemos o caso de um homem medroso. Elevando as
suas vibracdes mentais na linha do Medo e da Coragem, pode chegar a
possuir maior grau (e Coragem e Intrepidez. E de igual modo um
homem preguicoso pode mudar-se em um individuo ativo, enérgico,

simplesmente pela polarizagcédo na direcdo da qualidade desejada.

O estudante que esta familiarizado com os processos pelos quais as
diversas escolas de Ciéncia mental, etc., produzem modificacbes nos
estados mentais dos que empregam 0S Seus ensinos, podera nao
compreender o principio que opera estas mudancas. Contudo, quando o
Principio de Polaridade é compreendido, ele vé que as mudancas
mentais sao ocasionadas por uma mudanca de polaridade, uma descida
na mesma escala: o assunto é facilmente compreendido. A mudanca

ndo é da natureza de uma transrnutacdo de uma coisa em outra coisa



inteiramente diferente, mas é simplesmente uma mudanca de grau nas
mesmas coisas, uma diferenca muito importante. Por exemplo, tomando
uma analogia do Plano Fisico, é impossivel mudar o Calor em Agudeza,
Ruido, Altura, etc., mas o Calor pode ser transmutado em Frio,
simplesmente pela diminuicdo das 'vibragcdes. Da mesma forma o 6dio e
o0 Amor sdo mutuamente transmutaveis; assim também o Medo e a
Coragem. Mas o Medo nédo pode ser mudado em Amor, nem a Coragem
em Mo. Os estados mentais pertencem a inUmeras classes, cada classe

deles tem dois polos opostos, entre os quais a transmutacéo é possivel.

O estudante reconhecera facilmente que nos estados mentais, bem
como nos fendbmenos do Plano Fisico, os dois polos podem ser
classificados como Positivo e Negativo, respectivamente. Assim o Amor
€ Positivo para o odio, a Coragem para o Medo, a Atividade para a
Indoléncia, etc. E também pode-se dizer ainda que aos que ndo estéo
familiarizados com o Principio de Vibrac&o, o polo Positivo parece ser de
um grau mais elevado que o pdélo Negativo, e domina-lo imediatamente.
A tendéncia da Natureza é na direcdo da atividade dominante do polo

Positivo.

Para acrescentar mais alguma coisa a mudanca dos pélos dos préprios
estados mentais de cada um pela operacao da arte de, Polarizagcao, os
fendbmenos da Influéncia mental, nas suas diversas fases, nos mostram
gue este principio pode estender-se até ao fenébmeno da influéncia de
uma mente sobre outra, de que muito se tem escrito nos ultimos anos.
Quando se compreende que a Inducdo mental é possivel, isto €, que
estes estados mentais sdo produzidos pela inducéo de outros, entédo se
pode ver imediatamente como um certo grau de vibracdo, ou a
polarizacdo de um certo estado mental, pode ser comunicado a outra

pessoa, € assim se muda a sua polaridade nesta classe de estados



mentais. E conforme este principio que os resultados de muitos
tratamentos mentais sdo obtidos. Por exemplo, uma pessoa € azul,
melancolica e cheia de medo. Um cientista mental adestrando pela sua
prépria vontade a sua mente a desejada vibracdo, obtém a desejada
polarizacdo no seu proprio caso, entdo produz um estado mental
semelhante no outro por inducéo, o resultado sendo que as vibracbes
séo elevadas e a pessoa polarizada no lado Positivo da escala em vez
do lado Negativo, transmutadas em e o seu Medo e outras emocdes
negativas sao , Coragem e nos estados mentais positivos similares. Um
pequeno estudo mostrar-vos-a que estas mudangas mentais sdo quase
todas de conformidade com a linha de Polarizacdo, a mudanca sendo de

grau e ndo de espécie.

O conhecimento da existéncia deste grande Principio hermético
habilitara o estudante a compreender melhor os seus proprios estados
mentais e o das outras pessoas. Ele vera que estes estados séo todos
guestdo de graus, e vendo assim, ele podera elevar ou a-baixar a
vibragédo a vontade, mudar os seus polos mentais, em vez de ser o0 seu
servo e escravo. E por este conhecimento poderd auxiliar
inteligentemente os seus semelhantes, e pelo método apropriado mudar

a -polaridade quando desejar.

Aconselhamos todos o0s estudantes a famliarizarem-se com este
Principio de Polaridade, porque uma exata compreensdo dé mesmo

esclarecera muitos assuntos dificeis.
Capitulo XI - O Ritmo

"Tudo tem fluxo e refluxo; tudo tem suas marés; tudo sobe e desce; tudo

se manifesta por oscilacbes compensadas; a medida do movimento a



direita é a medida do movimento a esquerda; a ritmo é a compensagao.”
O CAIBALION

O Quinto Grande Principio Hermético - o Principio de Ritmo - encerra a
verdade que em tudo se manifesta um movimento proporcional, um
movimento de um lugar para outro, um fluxo e refluxo, um movimento
para diante e para tras, um movimento semelhante ao do péndulo, uma
maré baixa e uma mare alta entre os dois Poélos que se manifestam nos
planos fisico, mental e espiritual. O Principio de Ritmo esta em relacéo
com o Principio de Polaridade descrito rio capitulo precedente. O Ritmo
se manifesta entre os dois Pélos estabelecidos pelo Principio de
Polaridade. Isto né&o significa, porém, que o péndulo do Ritmo vibra nos
polos extremos, porque isto raramente acontece; com efeito, na maioria
dos casos, é muito dificil estabelecer o extremo polar Oposto. Mas a

vibracao vai primeiro para o lado de um Polo e depois para o do outro.

Ha sempre uma acdo e uma reacdo, uma marcha e uma retirada, uma
alta e uma baixa, manifestadas em todos os tons e, fenbmenos do
Universo. Os sodis, os mundos, os homens, 0s animais, as plantas, os
minerais, as forcas, a energia, a mente a matéria e mesmo o Espirito
manifestam este Principio. O Principio se manifesta na criagcdo e
destruicdo dos,mundos, na elevacdo e queda das nacles, na vida
histérica de todas as coisas, e finalmente nos estados mentais do

Homem.

Comecando com as manifestagcbes do Espirito ou do TODO, pode-se
dizer que existem a Elusédo e a Infusédo; a "Expiracéo e a Inspiracao de
Brahm", como diz a expressdo dos Bramanes. Os Universos sao
criados; eles chegam ao ponto mais baixo de materialidade, e logo

comecam a sua vibracdo para cima. Os sbis nascem a existéncia, e



sendo atingida a sua maior for¢a, 0 processo de retrocesso comeca, e
depois de eons de tempo eles se tornam inertes massas de matéria,
esperando um outro impulso que novamente ponha as suas energias
interiores na atividade e comeca um novo ciclo de vida solar. E assim é
com todos os mundos; nasceram, viveram e morreram: € sO renascer.
E,assitn € com todas as coisas de figura e forma; elas viboram da acéo
para a reacdo, do nascimento para a morte, da atividade para a

inatividade voltam para tras.

Assim é com todas as coisas viventes; nasceram, cresceram, morreram,
e depois tomaram a nascer. Assim é com todos os grandes movimentos,
as filosofias, os credos, os costumes, 0s governos, as nacdes e todas as
outras coisas: nascer, crescer, amadurecer, decair, morrer e depois

renascer. A vibracdo do péndulo esta sempre em evidéncia.

A noite segue o dia, e o dia segue a noite. O péndulo vibra do Outono ao
Inverno, e depois volta para trds. Os corpusculos, os atomos, as
moléculas e todas as massas de materia vibram ao redor do circulo da
sua natureza. Nao ha coisa alguma de absoluta inércia ou cessacao de
movimento, e todo movimento -participa do Ritmo. O principio € de
aplicacao universal. Pode ser aplicado a qualquer questdo ou fenbmeno
de qualquer dos diversos planos de vida. Pode ser aplicado a todas as

fases da atividade humana.

Sempre existe a vibracdo ritmica de um pélo a outro. O Péndulo
Universal sempre esta em movimento. As marés da Vida sobem e

descem de acordo com a Lei.

O Principio de Ritmo acha-se bem entendido pela ciéncia moderna, e é
considerado como uma lei universal aplicada as coisas materiais. Mas

0s hermetistas levam o principio muito além, e sabem que as suas



manifestacdes e influéncias se estendem as atividades mentais do
Homem, e que isto se explica pela continua sucessdo de condigdes,
estados, emocgdes e outras incobmodas e embaracosas mudancas que
observamos em ndés mesmos. Mas o0s hermetistas, estudando as
operacdes deste Principio, aprenderam a escapar da sua atividade pela

Transmutacéo.

Os Mestres hermetistas ha muito tempo descobriram que, conquanto o
Principio de Ritmo seja invariavel, e sempre esteja em evidéncia nos
fendmenos mentais, ainda existem dois planos de sua manifestacéo
tanto quanto os fendbmenos mentais estdo incluidos. Descobriram que
existem dois planos gerais de Consciéncia, o Inferior e o Superior, 0
conhecimento deste fato habilita-os a subir ao plano superior e assim
escapar da vibracdo do péndulo ritmico que se manifesta no plano
inferior. Em outras palavras, a vibracdo do péndulo se realiza no Plano
Inconsciente, e a Consciéncia ndo é afetada. A isto eles chamam a Lei
de Neutralizacdo. As suas operacbes consistem na elevacdo do Ego
acima das vibragcdes do Plano Inconsciente da atividade mental, de
modo que a vibracdo negativa do péndulo ndo € manifestada na
consciéncia, e por esta razdo eles ndo sdo afetados, E semelhante a
elevacdo acima de uma coisa, deixando-a passar debaixo de vés. Os
Mestres hermetistas, ou os estudantes adiantados, polarizando-se no
polo desejado, e por um processo semelhante a recusa de participar da
vibracdo que desce, ou, se preferis, a negacdo da sua influéncia sobre
eles, sustém-se firmes na sua posi¢ao polarizada, e deixam o péndulo
mental vibrar para trds no plano inconsciente. Todas as pessoas que
atingiram todos os graus do dominio proprio realizam isto mais ou

menos inconscientemente, e recusando deixar as suas condicdes e 0s



seus estados mentais negativos domina-las, aplicam a Lei de

Neutralizacao.

O Mestre, contudo, leva-os a um grau muito elevado de progresso, e
pelo uso da sua Vontade atinge um grau de Equilibrio e Firmeza mental
guase impossivel de ser crido pelos que deixam mover-se a direita e a

esquerda pelo péndulo mental das condi¢cdes e emocoes.

A importancia disto pode ser apreciada por qualquer pensador que
compreende que a maioria das pessoas sao criaturas de condicoes,
emocdes e sensacdes, e que s6 manifestam um dominio proprio muito
insignificante. Se quiserdes deter-vos e examinar um momento, vereis
como muitos movimentos de Ritmo vos afetaram em vossa vida, como
um periodo de Entusiasmo foi invariavelmente seguido por uma
sensacao e condicdao de Depressdo. Do mesmo modo, as vossas
condi¢cdes e periodos de Coragem foram seguidos por iguais condicdes
de Medo. E assim sempre aconteceu com a maioria das pessoas:
tempos de sensacdo sempre apareceram e desapareceram com elas,
mas elas ndo suspeitaram a causa ou razdo do fenbmeno mental. A
compreensdo das operacdes deste Principio dara a pessoa a chave
para o Dominio destes movimentos ritmicos de emocdes, e habilita-la-a4
a conhecer melhor a si mesma e a evitar de ser levada por estes fluxos
e refluxos. A Vontade €& superior a manifestacdo consciente deste
Principio, todavia o proprio Principio ndo pode ser destruido. Podemos
escapar dos seus efeitos, porém, apesar disso, o Principio esta em
operacado. O péndulo sempre se move, porém, ndés podemos escapar de

sermos levados por ele.

Ha outras espécies de operacfes deste Principio de Ritmo que

gueremos falar agora. Acha-se na sua acdo aquilo que € conhecido



como a Lei de Compensacdo. Uma das definicdes ou significacdes da
palavra Compensacdo é contrabalancar, que € o sentido em que os
hermetistas empregam o termo. E a esta Lei de Compensac&o a que se

refere o Caibalion, quando diz:

"A medida do movimento a direita é a medida do movimento a esquerda,;

0 ritmo & a compensacao."

A Lei de Compensacao é que o movimento numa diregdo determi na o
movimento na direcdo oposta, ou para o pélo oposto; um balanca ou
contrabalanca o outro. No Plano Fisico vemos -muitos exemplos desta
Lei. O péndulo do relégio move-se em certa distancia a direita, e depois
numa igual distancia a esquerda. As estacdes balancam-se umas as
outras da mesma forma. As marés seguem a mesma Lei. E a mesma
Lei € manifestada em todos os fendmenos de Ritmo. O péndulo com
brevidade move-se numa direcdo, e com a mesma brevidade na outra;
um movimento extenso a direita representa invariavelmente um
movimento extenso a esquerda. Um objeto atirado para cima a uma
certa altura tem uma igual distancia para atravessar na volta. A forca
com que um projétil & arremessado uma milha para cima é reproduzida
guando o projétil volta a terra. Esta Lei € constante no Plano Fisico,

como vos mostrara uma referéncia as autoridades-modelos.

Porém, os hermetistas levam isto muito mais longe. Eles ensinam que
os estados mentais de um homem estdo sujeitos a mesma Lei. O
homem que goza sutilmente esta sujeito a sofrimentos sutis; ao passo
gue aquele que sente poucas penas so é capaz de sentir pouco gozo. O
porco sofre porém muito pouco mentalmente, e também goza muito
pouco: € compensado. E do outro lado, temos outros animais que

gozam sutilmente, mas cujo organismo nervoso e temperamento |hes



faz sofrer esquisitos graus de penas. E assim € com o Homem. Existem
temperamentos que permitem um grau muito inferior de gozo, e
igualmente um grau inferior de sofrimento-) enquanto que ha outros que
permitem um gozo mais intenso, mas também um sofrimento mais
intenso. A verdade é que a capacidade para o sofrimento ou gozo é
contrabalancada em cada individuo. A Lei de Compensac¢ao esta ai em

constante operacao.

Contudo, os Hermetistas ainda vdo mais além neste assunto. Eles
ensinam que antes que alguém possa gozar um certo grau de prazer,
devera ter movido, proporcionalmente para o outro polo da sensacéo.
Dizem, contudo, que o Negativo € procedente do Positivo, nesta
guestéao, quer dizer que experimentando um certo grau de prazer nao se
segue que se devera pagar por isto com um grau correspondente de
sofrimento; pelo contrério, o prazer € o movimento ritmico, concordando
com a Lei de Compensacdo, para um grau de sofrimento
precedentemente experimentado na vida presente, ou numa encamacao

precedente. Isto traz nova luz sobre o Problema do sofrimento.

Os Hermetistas consideram a cadeia das vidas como continua, € como
formando parte de uma vida do individuo, de modo que, por,
conseguinte, o movimento ritmico por esta forma € compreendido
enquanto que néo teria significacdo sem que fosse admitida a verdade

da reencarnacéo.

Porém, os hermetistas pregam que o Mestre ou o estudante adiantado
estd habilitado' em grau elevado, a escapar o movimen,to para o
Sofrimento, pelo processo de Neutralizacdo antes mencionado.
Elevando-se ao plano superior do Ego, muitas das experiéncias que

acontecem aos que vivem no plano inferior sdo evitadas e escapadas.



A lei da Compensagdo toma uma parte importante nas vidas dos
homens e das mulheres. E sabido que geralmente uma pessoa paga o
preco de ttdo 0 que possui ou carece. Se tem alguma coisa, carece de
outra: a balanca é equilibrada. Ninguém pode guardar o seu dinheiro e
ter a migalha de pdo ao mesmo tempo. Todas as coisas tém 0s seus
lados prazenteiro e desprazenteiro. As coisas que se ganham s&ao
sempre pagas pelas coisas que se perdem. O rico possui muito do que
falta ao pobre, ao mesmo tempo que o pobre também possui coisas que
estdo fora do alcance dos ricos. O milionario podera ter inclinacdo para
muitos festins, e a opuléncia com que sustentar todas as delicias e
luxdrias da mesa, mas carece do apetite para gozar dela; ele inveja o
apetite e a digestdo do trabalhador, que carece da opuléncia e das
inclinacbes do milionario, e que tem mais prazer com o seu simples
alimento do que o milionario poderia ter, se o seu apetite ndo fosse mau,
nem a sua digestao arruinada, porque as necessidades, os habitos e as
inclinac®es diferem. E assim € através da vida. A Lei de Compensacéo
estd sempre em acéao, esforcando-se para balancar e contrabalancar, e
sempre vindo a tempo, sendo necessario diversas vidas para 0 movi

mento de volta do Péndulo do Ritmo.
Capitulo Xl - A Causalidade

"Toda Causa tem seu Efeito; todo Efeito tem sua Causa; todas as coisas
acontecem de acordo com a Lei; o Acaso é simplesmente um nome
dado a uma Lei ndo reconhecida; existem muitos planos de causalidade,
mas nada escapa a Lei." - O CAIBALION -

O Sexto Grande Principio hermético - o Principio de Causa e Efeito -
contém a verdade que a Lei domina o Universo, nada acontece por

Acaso, que este é simplesmente um termo para indicar a causa



existente, porém nédo reconhecida ou percebida; 'que os fendmenos sao

continuos, sem interrupcdo ou excecao.

O Principio de Causa e Efeito esta oculto em todas as idéias cientificas
antigas e modernas, e foi anunciado pelos Instrutores Herméticos nos
primitivos dias. Quando se levantaram muitas e variadas disputas entre
as diversas escolas de pensamento, estas disputas foram
principalmente sobre os detalhes das operacfes do Principio, e ainda as
mais das vezes sobre a significacdo de certas palavras. O Principio
obscuro de Causa e Efeito foi aceito como exato praticamente por todos
0os pensadores de nomeada do mundo inteiro. Pensar de outro modo
seria subtrair os fendmenos do universo do dominio da Lei e da Ordem,
e proscrevé-lo ao dominio de uma causa imaginaria que os homens

chamaram o Acaso.

Uma pequena consideragdo mostrard a todos que em realidade nao
existe coisa alguma de puro. Acaso. Webster define a palavra Acaso do
modo seguinte: "Um suposto agente ou periodo de atividade diferente
da forca, lei ou propdsito; a operacdo de atividade de tal agente; o
suposto eleito deste agente; um acontecimento fortuito, uma
causalidade, etc." Porém, um pequeno exame ' mostrar-vos-a que nao
existe um agente como Acaso, no sentido de uma coisa fora da lei, uma
coisa fora de Causa e Efeito. Como poderia ser uma coisa que agisse
no universo fenomenal, independente das leis, da ordem e da
continuidade deste ultimo? Tal coisa seria inteiramente independente do
movimento ordenado do universo, e portanto superior a este. Nao
podemos imaginar nada fora do TODO que esteja fora da Lei, e isto
somente porque o ToDo é a prépria LEI. Ndo ha lugar no universo para

uma coisa fora e independente da Lei. A existéncia de tal Coisa tomaria



sem efeito todas as Leis Naturais, e mergulharia o universo em uma

desordem e ilegalidade caotica.

Um exame cuidadoso mostrara que aquilo que chamamos Acaso é
simplesmente um modo de exprimir as causas obscuras; as causas que
nao podemos compreender. A palavra Acaso derivada de uma palavra
gue significa cair (como a caida dos dados) 1 dando a idéia de que a
caida dos dados (e de muitos jogos de azar) é simplesmente um
acontecimento que ndo tem relacdo com qualquer causa. E é este o
sentido em que geralmente € empregado o termo. Mas quando o
assunto é examinado secretamente, vé-se que ndo ha nenhum acaso na
caida dos dados. Todos os dias 'cal uma morte, que desagrada a um
certo nimero de pessoas; ela obedece a uma lei do infalivel como a que
governa a revolucdo dos planetas ao redor do sol. Atras da vinda da
morte estdo as causas, ou cadeias de causas, movendo-se além do
lugar que a mente pode alcancar. A posicao da morte no box, a reducéo
da energia muscular expendida nos golpes, a condicdo da mesa, etc.,
etc., todas séo causas, cujo efeito pode ser visto. Mas atras destas
causas observadas existem cadeias de causas de procedéncia nao
observada, todas as quais tém uma influéncia sobre o nimero da morte

predominante.

Se uma morte dura uma grande quantidade de tempo, isto procedera de
gue os numeros manifestados serdo quase iguais) isto é, haverad um
namero igual de uma mancha, duas manchas, etc., que séao
predominantes. Lancai uma moeda ao ar, e ela caira sobre quaisquer
cabecas ou rabos, mas fazei um bom numero de arremessos e as
cabecas e rabos cairdo logo. Esta € a operacdo da lei proporcional. Mas
apesar da proporcao e dos simples arremessos estarem debaixo da Lei

de Causa e Efeito, se féssemos capazes de examinar nas precedentes



causas, seria claramente observado que era simplesmente impossivel
para a morte vir de outro modo, nas mesmas circunstancias e no mesmo

tempo. Dadas as mesmas causas, 0S mesmos resultados advirao.

Sempre ha uma causa e um porqué para todos os acontecimentos.
Nada acontece sem uma causa, ou uma cadeia de causas. Muita
confusdo houve nas mentes de pessoas que consideraram este
Principio, porque ndo eram capazes de explicar como uma coisa poderia
causar outra coisa, isto €, ser a criadora da segunda coisa. Com efeito,
como materia, nenhuma coisa pode causar ou criar outra coisa. A Causa
e o Efeito sdo distribuidos simplesmente como eventualidades. Uma
eventualidade é aquilo que acontece ou advém, como um resultado ou
uma consequéncia de diversos eventos procedentes. Nenhum evento
cria outro evento, mas é simplesmente um elo precedente na grande
cadeia ordenada de eventos procedentes da energia criativa do TODO.
Ha.uma continuidade entre todos o0s acontecimentos precedentes,
consequentes e subsequentes. H4A uma relacdo entre tudo o que veio
antes, e tudo o que vem agora. Uma pedra € deslocada de um lugar
montanhoso e quebra o teto de uma cabana |4 embaixo no vale. A
principio consideramos isto como um acontecimento casual, mas
guando examinamos 0 assunto encontramos uma grande cadeia de
causas. Em primeiro lugar estd a chuva que amoleceu a terra que
suportava a pedra e que a deixou cair; em segundo lugar atras desta
estd a influéncia do sol, de outras chuvas, etc., que gradualmente
desintegraram o pedaco de rocha de um pedag¢o maior, estdo as causas
gue motivaram a formacdo da montanha e o seu levantamento pelas

convulsdes da natureza, e assim até o infinito.

Entdo poderiamos procurar as causas atrds da causa da chuva, etc.

Poderiamos considerar a existéncia do teto. Enfim, logo nos



envolveriamos em uma rede de acontecimentos, causas e efeitos, de

cujas malhas intrincadas néo nos poderiamos desembaracar.

Do mesmo modo que um homem tem dois pais, quatro avds, oito
bisavls, dezesseis trisavos, e assim por diante até que em quarenta
geracdes calcula-se o numero dos avos remontarem a muitos milhares.
Assim é com o numero de causas que se ocultam sob o mais trivial
acontecimento ou fendmeno, tal como a passagem de uma delgada
fuligem pelos vossos olhos. Nao é coisa agradavel descrever o pedaco
de fuligem desde o periodo primitivo da histéria do mundo desde quando
ele formava uma parte de um tronco macico de arvore, que foi
primeiramente transformado em carvao e depois até que passou agora
pelos vossos olhos no seu caminho para outras aventuras. E uma
grande cadeia de acontecimentos, causas e efeitos, trouxe-o a sua
condicdo presente, e a Ultima € simplesmente uma cadeia dos
acontecimentos que poderdo produzir outros eventos centenas de anos
depois deste momento. Uma série de acontecimentos procedentes do
delgado pedaco de fuligem foi a escrita destas linhas que fez o
tipégrafo-mestre reformar certa palavra, o revisor fazer a mesma coisa,
e que produzira certos pensamentos na vossa mente, e de outros, que
por sua vez afetardo outras e assim por diante conforme a habilidade do
homem para raciocinar: e tudo isto da passagem de um delgado pedaco
de fuligem, o que mostra a relatividade e associagao das coisas, e o fato
anterior que "nao ha coisa grande, ndo, ha coisa pequena, na mente que

causa tudo".

Detende-vos a pensar um momento. Se certo mogo nédo tivesse
encontrado uma certa moca, no obscuro periodo da Idade da Pedra,
vOs, que agora estais lendo estas linhas, ndo existirieis agora. E, talvez,

se 0 mesmo casal ndo se encontrasse, n0s que escrevemos estas



linhas, néo existiriamos também agora. E o verdadeiro ato de escrever,
da nossa parte, e 0 ato de ler, da vossa, poder4d ndo s6 afetar as
respectivas vidas nossas e vossas, mas também podera ter uma
influéncia direta ou indireta sobre muitas outras pessoas que agora
vivem e que viverdo nas idades futuras. Toda idéia que pensamos, todo
ato que fazemos, tem o seu resultado direto ou indireto que se adapta a

grande cadeia de Causa e Efeito.

N&o queremos entrar em consideracdo sobre o Livre-Arbitrio ou o
determinismo, nesta obra, por varias razbes. Entre as diversas razoes, a
principal € que nenhum lado da controvérsia é inteiramente verdadeiro;
com efeito, ambos os lados sao parcialmente verdadeiros, de acordo
com o0s Preceitos herméticos. O Principio de Polaridade mostra que
ambos sdo Meias-Verdades: polos opostos da Verdade. Os Preceitos
sao que o homem pode ser Livre e a0 mesmo tempo limitado pela
Necessidade, dependendo isto da significacdo dos termos e elevacao da
Verdade cuja significacdo € examinada. Os escritores antigos
expressam este assunto, assim: "A criagdo que esta mais distante do
Centro € a mais limitada; quanto mais proximo chega do Centro, tanto

mais Livre é."

A maioria das pessoas sdo mais ou menos escravas da hereditariedade,
dos que as rodeiam, etc., e manifestam muito pouca Liberdade. Sao
guiadas pelas opinides, os costumes e as idéias dc, mundo exterior, e
também pelas suas emocdes, sensacdes e condicbes, etc. N&o
manifestam dominio algum, digno de nome. Indignamente repudiam
esta assercéo, dizendo: ,pois eu certamente sou livre para agir e fazer
como me apraz; faco justamente o que quero fazer", mas deviam
explicar melhor o quero e o como me, apraz. Que os faz querer fazer

uma coisa de preferéncia a outra; que |lhes faz aprazer fazer isto e néo



aquilo? Nao existe por que para a seu prazer e desejo? O Mestre pode
mudar estes prazeres e vontades em Outros no lado Oposto do Pdlo
mental. Ele é capaz de Querer por querer, sem querer por causa das
condicdes, emocgOes meio, sem tendéncia ou desejo. , sensacdes ou
sugestdes do A maioria das pessoas sao arrastadas como a pedra que
cai, obediente ao meio, as influéncias exteriores e as condicbes e
desejos internos, ndo falando dos desejos e das vontades de outros
mais fortes que elas, da hereditariedade, da sugestdo, que as levam
sem resisténcia da sua parte, sem exercicio da Vontade. Movidas, como
0os pedes no jogo de xadrez da vida, elas tomam parte neste e sao
abandonadas depois que o, jogo terminou. Mas os Mestres, conhecendo
a regra do jogo, elevam-se acima do plano da vida material, e
colocando-se em relacdo com as mais elevadas forcas da sua natureza
dominam as suas proprias condicfes, 0s caracteres, as qualidades e a
polaridade, assim como 0 meio em que vivem, e deste modo tornam-se
Motores em vez de Pedes: Causas em vez de Efeitos. Os Mestres n&o
escapam da Causalidade dos planos mais elevados, mas concordam
com as leis superiores, e assim dominam as circunstancias no plano
inferior. Eles formam parte consciente da Lei, sem serem simples
instrumentos. Enquanto servem nos Planos Superiores, governam no

Plano Material.

Porém, tanto nos superiores como nos inferiores, a Lei esta sempre em
acdo. Nao ha c oisa do Acaso. As deusas cegas foram abolidas pela
Razé&o. Agora podemos ver com olhos esclarecidos pelo conhecimento
gue tudo é governado pela Lei Universal - o infinito nimero de leis é
simplesmente uma manifestacdo da Unica Grande Lei - a LEl que € O
TODO. E verdade, contudo, que nem mesmo um pardal fica descuidado

a Mente do TODO, assim como o0s cabelos da nossa cabeca séo



contados, como disseram as escrituras. Nada ha fora da Lei; nada do
gue acontece é contrario a ela. Contudo, ndo cometais o erro de supor
gue, por causa disso, 0 Homem é simplesmente um cego autdmato. Os
Preceitos Herméticos ensinam que o Homem pode usar a Lei contra as
leis, e que a vontade superior prevalece contra a inferior, até que por fim
procure refligio na propria LEI, e olhe com desprezo as leis inferiores.

Sois capaz de compreender a mais intima significacdo disto?
Capitulo Xlll - O Género

"O Género estd em tudo; tudo tem os seus Principios Masculino e
Feminino; o Género se manifesta em todos os planos." - O CAIBALION

O Sétimo Grande Principio hermético - o Principio de Género - contém a
verdade que ha Género manifestado em tudo, que os Principios
Masculino e Feminino estdo sempre presentes e em acdo em todas as
fases dos fenbmenos e todos os planos da vida. Neste ponto achamos
bom chamar a vossa atencao para o fato que o Género, no seu sentido
Hermético, e o Sexo no uso ordinariamente aceitado do termo, ndo sao

a mesma coisa.

A palavra Género é derivada da raiz latina que significa gerar, procriar,
produzir. Uma consideracdo momentanea mostrar-vos-a que a palavra
tem um significado mais extenso e mais geral que o termo Sexo, 0
ultimo referindo-se as distingdes fisicas entre as coisas viventes machos
e fémeas. O sexo é simplesmente uma manifestacdo do Género em
certo plano ( o Grande Plano Fisico: o plano da vida organica.
Desejamos fixar esta distincdo nas vossas mentes, porque certos
escritores, que adquiriram uma simples nocdo da Filosofia hermética,

pretenderam identificar este sétimo Principio hermético com as



disparatadas, fantasticas e muitas vezes repreensiveis teorias e ensinos

a respeito do Sexo.

O oficio do Género é somente de criar, produzir, gerar, ,etc., e as suas
manifestacdes sdo visiveis em todos os planos de fendmenos. E um
tanto dificil dar provas disto nas linhas cientificas, pela razdo que a
ciéncia ainda nado reconheceu este Principio como de aplicacdo
universal. Mas ainda assim varias provas tém provindo de fontes
cientificas. Em primeiro lugar, encontramos uma distinta manifestacao
do Principio de Género entre os corpusculos, ions ou elétrons, que
constituem a base da Matéria como a ciéncia conhece por ultimo, e que
formando combinac6es formam o Atomo, que até ha pouco tempo era

considerado como final e indivisivel.

A ultima palavra da ciéncia € que o atomo € composto de uma multidao
de corpusculos, elétrons ou ions (sendo aplicados varios nomes por
autoridades diferentes), que giram uns ao redor dos outros e vibram
num elevado grau de intensidade. Mas as explicacbes que seguem
mostram que a formacdo do atomo é realmente devida ao agrupamento
de corpusculos negativos ao redor de um positivo; parecendo que 0s
corpusculos positivos exercem certa influéncia sobre os corpusculos
negativos, fazendo estes formarem certas combinagdes e assim cria ou
gera um atomo. Isto esta em relacdo com os mais antigos Preceitos
herméticos que sempre identificaram o principio masculino de Género

com o polo Positivo, ao Feminino com o pélo Negativo da Eletricidade.

Agora uma palavra a respeito desta identificacdo. A mente do publico
formou uma idéia inteiramente errdbnea a respeito das qualidades do
chamado pélo Negativo da Matéria magnetizada ou eletrizada. Os

termos Positivo e Negativo sdo em verdade erroneamente aplicados a



este fendbmeno pela ciéncia. A palavra Positivo significa tudo o que é
real e forte, comparado com a Negativa irrealidade e fraqueza. Nada é
ulterior aos fatos reais dos fenémenos elétricos. O chamado polo
Negativo da bateria é realmente o pd6lo no qual e pelo qual se manifesta
a geracao ou producédo de novas formas de energia. Nada ha Negativo
ao redor dele. As maiores autoridades cientificas agora usam a palavra

Catodico " em lugar de Negativo. Do polo Catédico procedem a
imensidade de elétrons ou corpusculos; do mesmo pélo saem estes
maravilhosos raios que revolucionaram as concepcdes cientificas nos
ultimos dez anos. O poélo catédico é a mée de todos os fendmenos
estranhos, que tornaram inudteis os velhos livros, e que fizeram muitas
teorias admitidas serem proscritas do programa da especulagcéo
cientifica. O podlo catddico ou negativo € o Principio materno dos
fendbmenos elétricos, e das formas mais sutis da matéria, ja é conhecido
pela ciéncia. Assim vedes que temos razdo quando recusamos usar o
termo Negativo nas nossas consideracdes sobre o assunto, e insistindo
na substituicdo da palavra Feminino pelo antigo termo. Os fatos da
condicdo nos levam a isto, sem mesmo tomarmos em consideragcédo 0s
Preceitos herméticos. E assim usaremos a palavra Feminino em lugar

de Negativo falando deste poélo de atividade.

Os ultimos ensinos cientificos sdo que os corpusculos criadores ou
elétrons sdo Femininos (a ciéncia diz que eles sdo compostos de
eletricidade negativa, e nds dizemos que sdo compostos de energia
Feminina). Um corpusculo feminino abandona um corpusculo Masculino
e toma uma, nova direcdo. Ele ativamente procura uma unido com um
corpusculo Masculino, sendo incitado a isso pelo impulso natural de criar

novas formas de. Matéria ou Energia. Um escritor costuma até empregar



a frase "ele a um dado tempo procura, de sua propria volicdo, uma

uniao", etc.

Este destacamento e esta unido formam a base da maior parte das
atividades do mundo quimico. Quando o corpusculo Feminino une-se
com um corpusculo Masculino, comega um certo processo. As particulas
Femininas vibram rapidamente sob as influéncias da Energia masculina,
e giram ao redor da ultima. O resultado é o nascimento de um novo
atomo. Este novo atomo é realmente composto da unido dos elétrons ou
corpusculos Masculinos e Femininos, mas quando a unido € formada, o
atomo torna-se uma coisa separada, tendo certas propriedades, mas
nao manifestando muito a propriedade da eletricidade independente. O
processo de destacamento ou separagcdo dos elétrons Femininos é
chamado ionizag&o. Estes elétrons ou corpusculos sdo os mais ativos
trabalhadores no campo da Natureza. Provenientes das suas unides ou
combinacdes, se manifestam os diversos fend6menos da luz, do calor, da
eletricidade, do magnetismo, da atracao, repulsao, afinidade quimica e o
inverso, e outros fendmenos semelhantes. E tudo isto procede do. agao

do Principio de Género no plano da Energia.

A parte do principio Masculino parece ser a de dirigir uma certa energia
inerente pua o principio Feminino e assim p6r em atividade o processo
criativo. Mas o principio Feminino é sempre o Unico que faz a ativa obra
criadora, e isto € assim em todos os planos. E ainda, cada principio é
incapaz da energia operativa sem o outro. Em muitas formas da vida, os
dois principios estdo combinados em um sé organismo. Por esta razao,
tudo no mundo organico manifesta ambos os géneros: ha sempre o

Masculino na forma Feminina, e o Feminino na forma Masculina.



Os Ensinos herméticos contém muita coisa a respeito da acédo dos dois
principios de Género na producdo e manifestacdo das diversas formas
de energia, etc., mas ndo julgamos conveniente entrar em detalhes a
respeito dos mesmos neste ponto, porque ndo podemos sustenta-los
com provas cientificas, pela razdo que a ciéncia ainda ndo progrediu o
necessario para isso. Mas o exemplo que vos demos dos fendmenos
dos elétrons ou corpusculos vos mostram que a ciéncia esta no caminho

reto, e poderia também dar-vos uma idéia geral dos principios ocultos.

Diversos dos principais investigadores cientificos declararam a sua
opinido que na formacdo dos cristais foi descoberta alguma coisa que
corresponde a atividade sexual, que é uma outra bagatela mostrando a
direcdo em que sopram os ventos cientificos. E cada ano traz outros
fatos para corroborar a exatiddo do Principio hermético de Género. Seria
estabelecido que o Género esta em acdo e manifestagcdo constante no
campo da matéria inorganica e no campo da Energia ou Forca. A
eletricidade € agora geralmente considerada como alguma coisa em que
todas as outras formas de energias parecem dissolver. A Teoria Elétrica
do Universo é a dUltima doutrina cientifica, e ela esta crescendo
rapidamente em popularidade e aceitacdo geral. E assim segue-se que
se pudermos descobrir nos fendbmenos da eletricidade - levados ao seu
principio e fonte de manifestagcées - uma clara e infalivel evidéncia da
presenca do Género e suas atividades, estamos justificados vos fazendo
crer que a ciéncia enfim deu provas da existéncia em todos o0s
fendbmenos universais deste grande Principio hermético: o Principio de

Género.

N&o € necessario gastar 0 nosso tempo com 0 muito conhecido
fenbmeno da atracdo e repulsdo dos atomos, afinidade quimica, os

amares e 6dios das particulas atdmicas, as atracdes ou coesdes entre



as moléculas da matéria. Estes fatos sdo muito bem conhecidos para
necessitar extensos comentarios' nossos. Mas considerasses alguma
vez que todas estas coisas sdo,manifestacdes do Principio de Género?
N&o vedes que estes fenbmenos andam ao Par com os dos corpusculos
ou elétrons? E ainda mais que isto, ndo vedes a racionalidade dos
Ensinos herméticos que afirmam que a verdadeira Lei da Gravitagao -
esta estranha atracdo pela qual todas as particulas e corpos de matéria
no universo tendem para outras simplesmente outra manifestacdo do
Principio de Género, que opera na direcdo de atracdo da energia
Masculina para a Feminina, e vice-versa? Nao poderemos dar-vos
provas cientificas disto agora; mas vamos examinar os fendmenos a luz
dos Ensinos herméticos sobre o assunto, e veremos se nao tereis uma
mais util hipétese que as oferecidas pela ciéncia fisica. Submetei todos
os fenbmenos fisicos ao texto, e vereis sempre em evidéncia o Principio

de Género.

Permiti-nos agora passarmos a consideracdo da ac¢do do Principio no

Plano Mental. Muitas idéias interessantes tém nele a sua examinacao.
Capitulo XIV - O Género Mental

Os estudantes de psicologia que seguiram o modo moderno de pensar a
respeito dos fenbmenos mentais ficaram surpreendidos pela
persisténcia da dupla idéia mental que se tem manifestado téo
fortemente durante os dez anos passados do ultimo meio século, e que
deu origem a um grande numero de teorias plausiveis a respeito da
natureza e constituicdo destas duas mentes. Recentemente Thompson
J. Hudson atingiu grande popularidade em 1893, avancando a sua bem
conhecida teoria das "mentes objetiva e subjetiva", que ele afirmou

existir, em cada individuo. Outros escritores atrairam também a atencgao



pelas teorias sobre as "mentes consciente e subconsciente”, mentes
voluntéria e involuntaria", "mentes ativa e passiva", etc., etc. As teorias
dos diversos escritores diferem entre si, mas permanece 0 principio

oculto da dualidade da mente.

O estudante de Filosofia hermética tem provocacao de riso quando Ié e
ouve qualquer coisa destas novas teorias a respeito da dualidade da
mente, cada escola aderindo tenazmente a sua propria teoria favorita e
clamando ter descoberto a verdade. O estudante volta para tras as
paginas da histéria oculta e, nos primeiros elementos dos preceitos
ocultos, encontra referéncias a antiga doutrina hermética do Principio de
Género no Plano Mental: a manifestacdo do Género Mental. E
examinando mais ele conclui que a antiga filosofia tinha conhecimento
dos fenbmenos da mente dual e deu conta disto pela teoria do Género
Mental, Esta idéia de Género Mental pode ser explicada em poucas
palavras aos estudantes que estdo familiarizados com as modernas
teorias ha pouco aludidos. O Principio Masculino da Mente corresponde
a chamada Mente Objetiva, Mente Consciente, Mente Voluntaria, Mente
Ativa, etc. E o Principio Feminino da Mente corresponde a chamada
Mente Subjetiva, Mente Subconsciente, Mente Involuntaria, Mente
Passiva, etc. Certamente que os Preceitos herméticos ndo concordam
com as diversas teorias modernas sobre a natureza das duas fases da
mente, nem admitem muitos fatos considerados como sendo
respectivamente dos dois aspectos, porque muitas teorias e afirmacdes
sdo alambicadas e incapazes de resistir ao toque da experiéncia e da
demonstracdo. Apontamos as fases de concordancia simplesmente para
o fim de ajudar o estudante a assimilar os seus conhecimentos ja

adquiridos com os Preceitos da Filosofia hermética.



Os estudantes de Hudson encontrardo no principio do seu segundo
capitulo da Lei dos Pensamentos Psiquicos", a proposicdo que: "A
mistica algaravia dos fildsofos hermeéticos desenvolve a mesma idéia",

isto é, a dualidade da mente.

Se o Dr. Hudson empregasse o tempo em decifrar um pouco da "mistica
algaravia da Filosofia Hermética", ele teria obtido grande esclarecimento
sobre a funcdo da "mente dual’; porém, naquele tempo, as suas obras
mais interessantes ainda nao tinham sido escritas. Vamos agora

considerar os Preceitos herméticos sobre o Género Mental.

Os Instrutores Herméticos dado as suas instrugcdes a respeito deste
assunto fazendo os seus estudantes examinarem a relacdo da sua
consciéncia a respeito do seu Ego. Os estudantes aprendem a poér a sua
atencdo no Ego que habita em cada um de nés. Cada estudante
aprende a ver que sua consciéncia Ilhe da uma primeira relagcdo da
existéncia do seu Ego: a relacdo € "O Eu sou". A principio isto parece
ser a ultima palavra da consciéncia, mas um exame um, pouco mais
profundo descobre que este "Eu sou" pode ser separado ou dividido em
duas partes distintas, dois aspectos, 0s quais, apesar de agirem em

unissono e em conjunto, podem ser separados na consciéncia.

Apesar de a principio parecer existir um s6é Ego, um exame mais
cuidadoso e mais profundo mostra que existe um Ego e um Eu. Estes
gémeos mentais diferem em caracteristicos e natureza, e um exame das
suas naturezas e dos fenbmenos que procedem da mesma dara muita

luz sobre muitos problemas da influéncia mental.

Permiti-nos comecar com uma consideracdo sobre o Eu, que é
usualmente tomado pelo Ego pelo estudante, até que ele investigue nos

acessos da consciéncia. Um homem pensa do seu Ego (no seu aspecto



de Eu) como sendo composto de certos estados, modos, habitos,
caracteristicos, etc., tudo o que faz sobressair a sua personalidade, ou a

Seidade conhecida a si e aos outros.

Conhece que estas emocodes e sensacbfes mudam, nascem e morrem,
estao sujeitas aos Principios de Ritmo e de Polaridade, que as levam de
um extremo ao outro. Pensam também que o Eu é formado de certos
conhecimentos reunidos nas suas mentes e formando entdo uma parte

deles mesmos. Tal € o Eu de um homem.

Porém, falamos muito apressadamente. O Eu de muitos homens pode
ser considerado como consistindo da sua consciéncia corpérea e dos
seus apetites fisicos, etc. A sua consciéncia sendo presa a sua natureza
corpbrea, eles praticamente vivem nela. Muitos homens ainda
consideram 0 seu vestuario como parte do seu Eu e atualmente
parecem considera-lo como uma parte de si mesmos. Um escritor disse
humoristicamente que os "homens se compdem de trés partes: o

espirito, o corpo e a roupa".

Estas pessoas ou roupas conscientes perderiam a sua personalidade se
fossem despidas da sua roupa, por selvagens, na ocasido de um
naufragio. Porém, mesmo muitos dos que estdo presas a idéia do
vestuario pessoal afirmam fortemente que a consciéncia do seu corpo é
0 seu Eu. Eles ndo podem ter a idéia de uma Seidade independente do
corpo. A sua mente parecelhes ser praticamente uma coisa pertencente

ao Seu corpo: o que é sempre o contrario.

Mas, conforme o homem sobe na escala de consciéncia, ele se torna
capaz de distinguir o seu Eu da sua idéia do corpo e de pensar que este

€ uma coisa pertencente a sua parte mental. Mas, sO entdo podera



identificar inteiramente o Eu com os estados mentais, as emocodes, etc.,

gue ele sente existir dentro de si.

E capaz de considerar estes estados internos como idénticos a ele
mesmo, em vez deles serem simplesmente coisas produzidas por uma
parte da sua mentalidade e existindo dentro dele: sendo suas, estando
nele, mas nédo sendo ele mesmo. Compreende que pode mudar estes
estados mentais de emocdes por um esforco da vontade e que pode do
mesmo modo produzir uma emoc¢ao ou um estado de uma natureza
exatamente oposta, e, contudo, existe o0 mesmo Eu. E assim até que
seja capaz de por de parte estes varios estados mentais, as emocoes,
os habitos, as qualidades, os caracteristicos e outras faculdades
mentais: € capaz de pb-las no ndo-eu, colecdo de curiosidade e
embaracos, como uma posse de valor. Isto requer muita concentragao
mental e poderes de analise mental da parte do estudante. Porém,
mesmo assim a tarefa é possivel para os estudantes avancados, e
mesmo 0s ndo muito adiantados podem ver, na imaginacao, como pode

ser realizado o processo.

Depois que o processo de por. de parte foi executado o estudante por-
se-a em posse consciente de uma Seidade que pode ser considerado
nos seus dois aspectos de Eu e Ego. O Eu sera considerado como
sendo uma coisa mental em que 0s pensamentos, as idéias, as
emocgoOes, as sensacOes, e outras condicbes s&o produzidas. Pode ser
considerado como a matriz como o disseram 0s antigos, capaz de fazer
a geracdo Manifesta-se a consciéncia como um Ego Feminino com
latentes de criacdo e geracdo das progénies mentais de todas as
espécies e reinos. Sente-se que as suas forcas de energia criativa sao
enormes. Contudo, parece ser consciente que ele recebe muitas formar,

de energias' do seu Ego companheiro, ou de outro Ego, quando é capaz



de dar existéncia as criagbes mentais. Esta consciéncia traz consigo a
realizacdo de uma enorme capacidade para a operacdo . mental e a

habilidade criativa.

Porém, o estudante descobre logo que isto ndo € tudo o que percebe
dentro da sua consciéncia interior. Percebe que existe uma Coisa
mental que é capaz de querer que o Ego Feminino acione na direcao de
certa linha criativa, e que também € capaz de sustentar e provar a
criacdo mental. Esta parte deles mesmos, dizem ser chamada Ego. E
capaz de ficar na sua consciéncia a vontade. Nao tem uma consciéncia
de habilitacbes para gerar e criar ativamente, no sentido do processo
gue acompanha as operagd0es mentais, mas sim no sen timento e
consciéncia de uma facilidade para projetar uma energia do Ego
Masculino ao Ego Feminino - um processo de desejo que a criacédo
mental comece e continue. Compreende também que o Ego Masculino é
capaz de sustentar e abrigar as operacdes da criagdo mental do Ego
Feminino. Na mente de cada pessoa existe estes dois aspectos.

O Eu representa o Principio Masculino de Género e o Eu representa o
Feminino. O Ego representa o aspecto de Existéncia; o Eu o aspecto de
Estado. Deveis saber que o Principio de Correspondéncia opera neste
plano do mesmo modo que o faz no grande plano em que é feita a
criagdo dos Universos. Ambos sédo semelhantes, porém muito diferentes
em grau. "O que estd em cima é como 0 que esta em baixo, e 0 que

estd em baixo é como a que esta em cima".

Estes aspectos da mente - os Principios Masculino e Feminino - o Ego e
0 Eu - considerados em relacdo com' os conhecimentos dos fenbmenos
mentais ou fisicos, ddo a chave,mestra destas pouco conhecidas

regides da operacdo e manifestacdo mental. O Principio de Género



Mental manifesta a verdade que se oculta debaixo do campo total dos

fendbmenos de influéncia mental, etc.

A tendéncia do Principio Feminino é sempre em receber impressbdes, ao
passo que a tendéncia do Principio Masculino é sempre em da-las ou
exprimi-las. O Principio Feminino tem um campo de operagdo mais
variado que o Principio Masculino. O Principio Feminino dirige a obra da
geracdo de novos pensamentos, conceitos, idéias, incluindo a obra da
imaginacao. O Principio Masculino contenta-se com a obra da Vontade,
nas suas varias fases. E assim, sem o auxilio ativo da vontade do
Principio Masculino, o Principio Feminino pode contentar-se com a
geracdo de imagens mentais que sdo o resultado de impressoes

recebidas de fora, em vez de produzir criagbes mentais originais.

As pessoas que prestam urna continua atencdo a um assunto
empregam ativamente ambos os Principios Mentais: o Feminino na obra
da ativa geracdo mental, e a Vontade Masculina na estimulacao e
fortificacdo da porcdo criativa da mente. A maioria das pessoas
empregam realmente o Principio Masculino mas pouco, e contentam-se
com viver de acordo com 0s pensamentos e as idéias insinuadas no Eu
pelo Ego das outras mentes. Porém, o nosso propésito nao é
demorarmo-nos na consideracédo desta fase do assunto, que pode ser
estudada num bom livro de psicologia, com a chave que nés vos demos

sobre o Género Mental.

O estudante dos Fenbmenos Psiquicos esta ciente dos admiraveis
fendbmenos classificados sob o titulo de Telepatia, Transmissdo de
Pensamento, Influéncia Mental, Sugestdo, Hipnotismo, etc. Muitos
procuraram para uma explicacdo destas varias fases de fenbmenos as

teorias dos diversos instrutores da mente dupla. Em certa medida estao



certos, porque ha claramente uma manifestacdo de duas fases distintas
da atividade mental. Porém, se esses estudantes considerarem estas
mentes duplas a luz dos Preceitos herméticos a respeito das Vibracdes
e do Género Mental, compreenderdao que tém na méo a chave com que

tanto esforgo procuravam.

Nos fendmenos de Telepatia vé-se como a Energia Vibratéria do
Principio Masculino é projetada para o Principio Feminino de outra
pessoa e este toma 0 pensamento-semente e o0 desenvolve até a
madureza. Pela mesma forma operam a Sugestdo e o Hipnotismo. O
Principio Masculino da pessoa dando as sugestfes dirige uma exalacao
da Energia Vibratoria ou Forca-Vontade para o Principio Feminino da
outra pessoa, e esta Ultima aceitando-a, recebe-a em si mesma e age e
pensa de conformidade com ela. Uma idéia assim recolhida na mente de
uma pessoa, cresce e se desenvolve, e com o tempo é considerada
como a melhor produgcdo mental do individuo, porquanto, em realidade,
€ como o0 ovo do cuco colocado no ninho do pardal, quando este destroi
a producdo direta, e se pde no ninho. O método normal é para 0s
Principios Masculino e Feminino na mente de uma pessoa coordenar e

agir harmoniosamente em conjungédo com a de outra.

Mas, infelizmente, o Principio Masculino nas pessoas médias é muito
lento em agir, o estendimento da Forca-Vontade € muito vagaroso - e a
consequéncia € que tais pessoas sdo quase inteiramente dirigidas pelas
mentes e 0s desejos das outras pessoas, as quais ela permite que
facam as suas idéias e 0s seus desejos. Qudo poucas acbes ou
pensamentos originais sdo realizados pelas pessoas médias? Nao séao a
maioria das pessoas simples sombras e ecos de outras que tém
vontades ou mentes mais fortes que elas? Isto acontece porque a

pessoa média vive mais na consciéncia do seu Eu do que na do Ego.



Esta polarizada no seu Principio Feminino da Mente, e o Principio
Masculino, em que se acha a Vontade, é obrigado a ficar inativo e sem

emprego.

O homem e a mulher fortes do mundo manifestam invariavelmente o
Principio Masculino da Vontade, e a sua forca materialmente depende
deste fato. Em vez de viver das impressdes dadas as suas mentes pelos
outros, dominam a sua propria mente pela sua Vontade, obtendo a
espécie desejada de imagens mentais, e ainda mais dominam do
mesmo modo as mentes dos outros. Vede as pessoas fortes, como
implantam 0s seus pensamentos-sementes nas mentes das massas do
povo, fazendo assim este pensar de acordo com o0s desejos e as
vontades destes individuos fortes. Isto é porgue as massas do povo sdo
como que criaturas-carneiros, ndo dando origem a uma idéia propria e

nao empregando as suas proprias forcas de atividade mental.

A manifestacdo do Género Mental pode ser observada ao redor de nos
todos os dias da vida. As pessoas magnéticas sdo as que podem
empregar o Principio Masculino com o fim de imprimir as suas idéias
nos outros. O ator que faz o povo chorar ou rir como quer, o faz
empregando este principio. E assim é sucessivamente o orador, 0
politico, o pregador, o escritor ou qualquer pessoa que tenha a atencao
do publico. A influéncia particular exercida por algumas pessoas sobre
outras é devida a manifestacdo do Género Mental, na direcdo da linha
vibratoria acima indicada. Neste principio acha-se oculto o segredo do
magnetismo pessoal, da influéncia pessoal, da fascinagao, etc., assim

como os fendbmenos geralmente agrupados sob o nome de Hipnotismo.

O estudante que familiarizou-se com os fendmenos geralmente

chamados psiquicos, podera descobrir a importante parte tomada nos



ditos fendbmenos por esta forca que a ciéncia denominou Sugestao,
termo pelo qual se quer significar o processo ou método pelo qual uma
idéia é transmitida a mente de outro, fazendo a segunda mente agir de
acordo com ela. Uma exata compreensdo da Sugestao é necessaria
para se compreender com inteligéncia os variados fenémenos psiquicos

que a Sugestéo encobre.

Porém, o conhecimento da Vibracdo e do Género Mental € ainda mais
necessario para o estudante da Sugestdo. Porque todo o principio da

Sugestao depende do principio de Género Mental e de Vibracao.

E costume dos escritores e instrutores da Sugestdo explicar que é a
mente objetiva ou voluntaria que faz a impressdo mental, ou sugestao
na mente subjetiva ou involuntaria. Porém, ndo descrevem 0 processo
ou ndao nos dao uma analogia na natureza pela qual possamos
compreender melhor a idéia. Mas, se quiserdes raciocinar sobre o
assunto a luz dos Preceitos Herméticos, sereis capaz de ver que o
fortalecimento do Principio Feminino pela Energia Vibratéria do Principio
Masculino estd em concordancia com as leis universais da natureza, e
gue o universo natural oferece iniumeras analogias pelas quais o
principio pode ser compreendido. Com efeito, os Preceitos Herméticos
mostram que a verdadeira criagdo do Universo segue a mesma lei, e
gue em todas as manifestacdes criativas, nos planos espiritual, mental e
psiquico, esta sempre em operacado o principio de Género: manifestacao
dos Principios Masculino e Feminino. "O que esta em cima é como o

gue esta em baixo, e 0 que esta em baixo é como o0 que estd em cima."

E mais ainda, quando se compreende o principio de Género Mental, os
variados fenbmenos de psicologia tornam-se imediatamente adaptaveis

a uma classificacdo e estudo inteligente, em vez de serem muito



obscuros. O principio se realiza na préatica, porque € baseado nas

imutaveis leis universais da vida.

N&o entraremos em extensa discussdo ou descricdo dos variados
fendbmenos da influéncia mental ou atividade psiquica. Existem muitos
livros bons, escritos e publicados sobre este assunto nos ultimos anos.
Os principais fatos dados nesses varios livros sao corretos, apesar dos
escritores intentarem explicar os fenbmenos por diversas teorias que
lhes sdo favoritas. O estudante pode instruir a si proprio nestas
matérias, e empregando a teoria do Género Mental serd capaz de por
em ordem no caos das teorias e doutrinas contrarias, e podera tomar-se
mestre no assunto se for inclinado a ele. O fim desta obra ndo é dar uma
extensa relacdo dos fendbmenos psiquicos, mas sim dar ao estudante
uma chave-mestra com a qual possa abrir as diversas portas que
conduzem as partes do Templo do Conhecimento que ele quiser
explorar. julgamos que nesta considero.cdo dos preceitos do Caibalion,
encontrar-se-a uma explicacdo que servirA para esclarecer muitas

dificuldades embaracosas: ela serd uma chave que abrird muitas portas.

Qualquer que seja o costume de fazer detalhes a respeito das muitas
formas de fenbmenos psiquicos e da ciéncia mental, colocamos
providencialmente na mao do estudante as idéias pelas quais ele pode
instruir-se muito a respeito de cada fase do assunto que o interessar.
Com o auxilio do Caibalion pode-se fazer uma livraria oculta, a velha
Luz do Egito iluminando as paginas e os assuntos obscuros. Este é o

fim deste livro.

N&o queremos expor uma nova filosofia, mas sim fornecer o bosquejo

de um grande preceito do mundo antigo, que poderd esclarecer as



doutrinas de outros, que servira de Grande Reconciliador das diferentes

teorias e doutrinas opostas.
Capitulo XV - Axiomas Herméticos

"A posse do Conhecimento sem ser acompanhada de uma manifestacao
ou expressdo em Acdo € como 0 amontoamento de metais preciosos,
uma coisa va e tola. O Conhecimento €, como a riqueza., destinado ao
Uso. Lei do Uso é Universal, e aquele que viola esta lei sofre por causa

do seu conflito com as forcas naturais.” - O CAIBALION

Os Preceitos herméticos, conquanto sempre tenham sido bem
guardados na mente dos seus afortunados possuidores, pelas razées
gue ja& dissemos, nunca foram destinados a ser simplesmente
acumulados e ocultados. A Lei do Uso esta contida nos preceitos, como
podeis ver pela referéncia a citagdo acima do Caibalion, que a
estabelece energicamente. O Conhecimento sem o Uso e a Expresséo é
uma coisa va, que nao traz bem algum ao seu possuidor ou a sua raca.
Guardai-vos da avareza mental e expressar em Acao aquilo que

aprendesses. Estudai os Axiomas e Aforismos, mas praticai-os tambéem.

Damos a seguir alguns dos mais importantes Axiomas herméticos do
Caibalion, com alguns comentarios juntos a cada um deles. Fazei-os vos
mesmos, praticai-os e usai-os, porque eles ndo séo realmente vossos

enquanto nao os tiverdes Usado.

“Para mudar a vossa disposi¢ao ou vosso estado mental, mudai a vossa
vibracdo." - O CAIBALION

Todos podem mudar as suas vibragdes mentais por um esforco da

Vontade na diregdo determinada, fixando a Atenc&do sobre um estado



mais desejavel. A Vontade dirige a Atencdo, e a Atencdo muda a
Vibracdo. Cultivai a Arte da Atencdo, por meio da Vontade, e
aprendereis o segredo do Dominio das Disposicbes e dos Estados

mentais.

"Para destruir uma desagradavel ordem de vibracdo mental, ponde em
movimento o Pripicipio de Polaridade e concentrai-vos sobre o Poélo
Oposto ao que desejais suprimir. Destrui o desagradavel mudando a
sua polaridade.” - O CAIBALION

Esta é uma das mais importantes das férmulas herméticas. E baseada
em verdadeiros principios cientificos. NOs vos dissemos que um estado
mental e 0 seu oposto eram simplesmente os dois pélos de uma sé
coisa, e que a polaridade pode ser invertida pela Transmutacdo Mental.
Este principio é conhecido pelos psicologos modernos, que o aplicam
para a destruicdo de habitos desagradaveis, mandando o0s seus
discipulos concentrarem sobre a qualidade oposta. Se fordes possuidos
pelo medo, ndo percais tempo tratando de destruir esse medo, mas
cultivai imediatamente a qualidade da Coragem, e o0 Medo
desaparecera. Muitos escritores exprimiram esta idéia muito claramente
empregando o exemplo do quarto escuro. Nao deveis tirar a Escuridao,
mas simplesmente abrindo as janelas e entrando a Luz, a Escuridao
desaparece. Para destruir uma qualidade Negativa, concentrai-vos
sobre o Podlo Positivo dessa mesma qualidade, e as vibracdes se
mudardo gradualmente do Negativo ao Positivo, até que finalmente
figueis polarizado no 010 Positivo em vez de no Negativo. O inverso é
também verdade, como muitos criaram as suas magoas, quando
puseram-se a vibrar constantemente no polo Negativo das coisas, Pela
mudanca da vossa polaridade podeis dominar os vossos defeitos, mudar

0S v0ssos estados mentais, refazer as vossas disposi¢oes, e formar o



carater. Muitos dos Dominios Mentais dos hermetistas avancados sao
devidos a esta aplicacdo da Polaridade, que é um dos mais importantes
aspectos da Transmutacdo Mental. Lembrai-vos do Axioma Hermético

(citado previamente), que diz:

"A Mente (tdo bem como os metais e elementos) pode ser transmutada
de estado em estado, de grau em grau, de condicdo em condicao, de

pblo em pdlo, de vibracdo em vibracdo." - O CAIBALION -

O dominio da Polarizacdo é o dominio dos principios fundamentais da
Transmutacdo Mental ou Alquimia Mental, porque, a nao ser que
adquira a arte de mudar a sua propria polaridade, ninguém podera influir
sobre os que o rodeiam. A compreensao perfeita deste principio tornara
a pessoa apta a mudar a sua propria Polaridade, bem como a dos
outros, se ela quiser empregar o tempo no estudo e na pratica
necessaria para possuir a arte. O principio é verdadeiro, mas o0s
resultados obtidos dependem da paciéncia e da pratica persistente do

estudante.

“O Ritmo pode ser neutralizado pela aplicagéo da Arte de Polarizacdo." -
O CAIBALION -

Como explicamos nos capitulos antecedentes, os hermetistas ensinam
gue o Principio de Ritmo se manifesta no Plano Mental tanto como no
Plano Fisico, e que a continua sucessdo de disposi¢cdes, sensacoes,
emocdes e outros estados mentais, é devida ao movimento a direita e a
esquerda, por assim dizer, do péndulo mental que nos leva de um
extremo de sensacéo a outro extremo. Os hermetistas ensinam também
gque a Lei de Neutralizagcdo habilita a pessoa a dominar, em grande
parte, a acdo do Ritmo no conhecimento interior ou consciéncia. Como

explicamos, ha um Plano Superior de Consciéncia, do mesmo modo que



um Plano Inferior ordinario, e o Mestre elevando-se mentalmente ao
Plano Superior faz um movimento do chamado péndulo mental
manifestar-se no Plano Inferior, e ele, estando. no Plano Superior,
escapa conscientemente do movimento inferior. Isto efetua-se pela
polarizacdo na Seidade Superior, e depois transportando as vibracoes
mentais do Ego acima das do plano ordinario de consciéncia. Isto é
semelhante ao elevamento acima de uma coisa, deixando-a passar por
baixo de vés. O hermetista avancado polariza-se no Pdlo Positivo do
seu Ente: o pdlo "Eu sou", ao contrério do polo da personalidade, e pela
recusa e negacdo da acdo do Ritmo, eleva o seu proprio plano de
consciéncia, e permanentemente firme na Manifestacdo do seu Ente,
deixa o péndulo mover-se no Plano Inferior sem mudar a sua
Polaridade. Isto é realizado por todas as pessoas que atingiram todos os
graus do dominio préprio, quer compreendam a lei quer nao. Tais
pessoas simplesmente recusam deixar-se mover pelo péndulo das
condicbes ou emocdes, e, afirmando constantemente a sua
superioridade, permanecem polarizadas no polo Positivo. O Mestre, por
conseguinte, atinge um grau muito grande de progresso, porque
compreende a lei que esta dominando por uma lei superior, e pelo
emprego da sua Vontade alcanca um equilibrio e estabilidade Mental
guase impossivel de ser acreditado pelos que se deixam mover a direita

e a esquerda pelo péndulo mental das condi¢cbes e emocdes.

Contudo, lembrai-vos sempre que nao podeis destruir realmente o
Principio de Ritmo, porque ele é indestrutivel, Podeis simplesmente
vencer uma lei contrabalancando-a com outra, e assim manter-vos em
equilibrio. As leis do balanco e contrabalangco estdo em ac¢éo tanto nos

planos mentais como nos fisicos, e a compreenséo destas leis habilita o



homem a parecer destruir as leis, quando ele simplesmente exerce um

contrabalanco.

"Nada escapa do Principio de Causa e Eleito, mas existem varios
Planos de Causalidade, e pode-se empregar as leis do plano superior

para vencer as leis do inferior." - O CAIBALION

Pela compreenséo das praticas da Polarizacdo, os hermetistas elevam-
se a um plano superior de Causalidade e assim contrabalancam as leis
dos planos inferiores de Causalidade. Tornando-se aptos a dominar as
suas condicGes e emocdes e a neutralizar o Ritmo, como ja explicamos,
eles podem escapar de uma grande parte das operacoes de Causa e

Efeito do plano ordinario.

As massas populares séo impulsionadas, obedientes aos seus guias, as
vontades e desejos dos outros mais fortes que elas, aos efeitos das
tendéncias hereditarias, as sugestdes dos que as rodeiam, e a outras
coisas exteriores, que tendem a move-las no tabuleiro de xadrez da vida
como simples pedes. Elevando-se sobre estas causas influentes, os
hermetistas avancados alcancam um plano elevado de acdo mental, e
dominando as suas condi¢cfes, seus impulsos e suas sensacgdes, criam
para si novos caracteres, qualidades e poderes, pelos quais dominam os
gue ordinariamente o rodeiam, e assim tomam-se praticamente
jogadores em vez de simples pebes. Tais pessoas ajudam
inteligentemente a jogar a partida da vida, sem serem movidas no seu
caminho e caminhando com mais forca e vontade. Empregam o
Principio de Causa e Efeito, sem serem empregados por este. Sem
duvida que ainda as mais elevadas estao sujeitas ao Principio como ele
se manifesta nos planos superiores, mas nos planos inferiores da

atividade sao Senhores em vez de Escravos. Diz o Caibalion:



"Os Sabios servem no plano superior, mas governam no inferior.
Obedecem as leis que vém de cima deles, mas no seu préprio plano e
nos inferiores a eles, governam e déo ordens. E assim fazendo formam
uma parte do Principio, sem se oporem a este. O sabio concorda com a
Lei, e compreendendo o seu movimento, ele o opera em vez de ser
cego escravo. Do mesmo modo que o héabil nadador volta o seu
caminho e jaz este caminho, conforme a sua vontade, sem ser como a
barca que é levada para ca e para la: assim € o sdbio em comparacao
do homem ordinério; e, contudo, o nadador e a barca, o sabio e o
ignorante, estdo sujeitos a Lei. Aquele que compreende isto esta, bem
no caminho do Dominio." - O CAIBALION

Em conclusé&o, permiti-nos chamar a vossa atencdo para o Axioma

Hermeético:

"A verdadeira Transmutacdo Hermética € uma Arte Mental." - O
CAIBALION

No axioma acima, 0s hermetistas ensinam que a grande obra de
influenciar a sua propria roda é realizada pelo Poder Mental. O Universo
sendo totalmente mental, & claro que s0 podera ser governado pela
Mentalidade. E nesta verdade acha-se contida uma explicacdo dos
diversos poderes mentais que estdo tomando muita atencdo e estudo
nestes primeiros anos do Vigésimo Século. Debaixo e atras do veu das
doutrinas dos diversos cultos e escolas, acha-se ainda constantemente
o principio da Substancia Mental do Universo. Se o Universo é Mental
na sua natureza substancial, segue-se que a Transmutacdo Mental pode
mudar as condi¢cdes e os fendmenos do Universo. Se o Universo é

Mental, a Mente serd o poder mais elevado que produz os seus



fendbmenos. Se se compreender isto, tudo o que é chamado milagres e

prodigios sera considerado pelo que realmente é.

"O TODO é MENTE; o Universo é Mental." - O CAIBALION



