B Lorore Mosonca Pauo Fucns




O Subolismo Aos
Nesmeros na Magorania
Boarerges B. Castro

Benemeérito da Aug. . e Resp.:. Loj... Simb.:. “Benso di Cavour”

Or.-. de Juiz de Fora - Minas Gerais
3% Edicao

Exemplar n° 0231

Para uso exclusivo do

h.-.Gino Lonelo lanmi

Permitida apenas uma unica reproducao,
em papel ou arquivo, para seguranca.

Livraria Magénica [Paule Fuchs

Sao Paulo, SP-11 5510-0370 internet: www.livrariamaconica.com.br
setembro de 2002.

© Boanerges B. Castro — Todos os direitos reservados.

Meu Ir.-., se conhecer alguém da familia do Autor,
por gentileza, peca para entrar em contato com esta Livraria.



Dados do Livro

Apresentacao
Os Numeros na Maconaria e seu Simbolismo
O Zero
O Numero Um
O Numero Dois
O Numero Treés
Teorema de Pitagoras
O Delta Sagrado, Quatro, Cinco e Seis
O Delta Sagrado
O Numero Quatro
O Numero Cinco
O Numero Seis
Sete, Oito e Nove
O Numero Sete
Representacao Simbolica para o Estudo do
Ternario no Setenario
O Numero Oito
O Numero Nove
Dez, Onze e Doze
O Numero Dez
O Numero Onze
O Numero Doze
Bibliografia



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Apresentacao

No decorrer de longos anos de Maconaria, sempre nos implicou o fato de que os
Rituais dos trés Graus Simbdlicos incluissem em suas instrucoes o estudo dos Numeros, sem
esclarecimentos outros que uma simples sumula dos assuntos!

Implicou, ainda, o método como tém sido ministradas estas Instrugcées: uma simples
leitura, nenhum comentario e deixando ressaltar a impressdo de que todos se encontram
aflitos para se livrarem daqueles textos cabulosos e incompreensiveis!

Resolvemos, por isto, empreender um estudo sério a fim de lancar um pouco de
“luz” sobre aqueles textos, procurando interpretar o seu simbolismo e oferecer, ao estudante,
uma base compreensiva em que ele pudesse se firmar para maiores e melhores interpretacoes.

Nao se pode dizer que o nosso trabalho é inteiramente original. Também ndo é uma
simples compilacdo! E um estudo honesto, no qual colocamos parte de nossos escassos
conhecimentos sobre o assunto, valemo-nos de Obras Magénicas e profanas procurando com
tudo isto uma simplificacdao para a inteligéncia dos textos.

Muita coisa foi quase que integralmente copiada, mas outras fluiram do pouco que
sabemos. Cremos que o mérito reside apenas na pesquisa judiciosa que fizemos e na forma
como estruturamos os varios elementos esparsos, dando-lhes uma redagdo capaz de tornar
o assunto compreensivel e util para aqueles que tém necessidade de estuda-lo.

O Autor



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

“Convém explicar o emprego de figuras geométricas e as freqtientes alusées aos
numeros, que se véem em todas as escrituras antigas, como nos “Puranas”, no “Livro dos
Mortos” do Egito e até mesmo na “Biblia”. No “Livro de Dzyan”,tal como na “Cabala”, ha duas
classes de numeracdo que é preciso estudar: os algarismos,que algumas vezes sao simples
véus, e os Numeros Sagrados, cujos valores sdo conhecidos pelos ocultistas através da
Iniciacdo. Os primeiros sGo meros signos convencionais; os segundos constituem o simbolo
fundamental de tudo. Vale dizer: aqueles sao puramente fisicos, e estes, metafisicos; existindo
entre uns e outros relacdo igual a Matéria e o Espirito, os pélos extremos da Sabedoria Una”.

Helena Petrovna Blavatsky

“A Doutrina Secreta”

“As criagoes mais insignificantes, assim como as de maior porte, nao se distinguem
entre si por suas quantidades, qualidades, dimensoées, forcas e atributos, elementos todos
procedentes do Numero? O infinito dos numeros é um fato demonstrado a nossa mente, mas
cuja prova nao pode ser dada em termos fisicos. Dira o matemdatico que o infinito dos nimeros
existe, mas nao é demonstravel. Deus é um Numero dotado de movimento, que se sente mas
nao se pode demonstrar. Como Unidade da comego aos numeros, mas nada tem de comum
com eles... A existéncia do Numero depende da Unidade, que, sem um sé numero, engendra
a todos... Pois que! Incapaz de medir a primeira abstracdo que a Divindade te apresenta, ou
de somente compreendé-la, esperas ainda sujeitar as tuas medidas o mistério das Ciéncias
Secretas que emana desta mesma Divindade?... E que sentirias tu se eu te sumisse nos
abismos do Movimento, na Forca que se sente, mas ndo se pode demonstrar-se te
acrescentasse que “Movimento” e o “Numero” sao gerados pelo Verbo, a Raiz Suprema dos
Videntes e dos Profetas, que nos tempos antigos sentiram o Sopro poderoso de Deus, como o
testemunha o Apocalipse?!”

Honoré du Balzac



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Os Numeros na Maconaria e seu
Simbolismo

“Nesta sétima instrugdo, completard os conhecimentos de que necessita para avang¢ar
na trilha que encetou, ficando de posse do conhecimento da simbologia dos quatro primeiros
numeros: 1- 2- 3 - 4, pela qual vera, como estes numeros, além do valor intrinseco, representam
verdades misteriosas e profundas ligadas, intimamente, a prépria simbologia das alegorias e
emblemas que, em nossos Templos, se patenteiam a sua vista”.

(Do Ritual Antigo)

A Maconaria, em sua parte esotérica, preocupa-se com os numeros e seu estudo.
Hoje, quando o homem, assoberbado com as preocupacoes da vida moderna, reserva quase
nenhum ou mesmo nenhum tempo para cogitacoes de ordem filosofica, torna-se cada vez
mais dificil o estudo dos numeros e a compreensao da sua simbologia. Nao obstante isto,
a Maconaria recomenda tal estudo e inclui mesmo, como parte obrigatoria de seus
ensinamentos, a simbologia numeérica nas instrucoes a serem ministradas aos Aprendizes,
aos Companheiros e aos Mestres Macons.

Esta aprendizagem € obrigatoria e, diga-se de passagem, ela simplesmente nao
se faz. Nao se faz porque, nao havendo conhecimento maior, os Rituais limitam-se apenas
a “dar noticia da simbologia numérica” a titulo de Instrucao e, mesmo assim, esta “noticia”
€ apenas lida em Loja sem maiores comentarios!

A inclusao de Instrucao especialmente dedicada ao estudo dos nimeros, no Ritual
do Primeiro Grau, nos leva a conviccao de que a Maconaria acha necessario o seu
conhecimento para que possa o Aprendiz galgar outros Graus mais elevados. Pretendemos
aqui analisar, nestas Instrucoes, alguns aspectos mais obscuros, a fim de que possam se
tomar mais compreensiveis ao Aprendiz. Deve ficar absolutamente claro, aqui, que nao
somos autoridades no assunto e nem conhecedores profundos da Cabala nem da
interpretacdo dos Sephirot e, assim, as opinioes a serem expendidas representam, apenas,
o esforco de estudos por nos feitos sobre o assunto, sem constituir no entanto, um verdadeiro
“Magister dixit’. Recomendamos aos interessados a leitura da Colecao de Jorge Adoum,
intitulada “Esta € a Maconaria”, para um conhecimento mais perfeito sobre o assunto.

O Ritual do Primeiro Grau recomenda ao Aprendiz familiarizar-se com os quatro
primeiros numeros. Nossa opinido € de que o estudo nao pode, sob pena de ficar
incompreendido, iniciar-se pelo numero UM, mas antes, pelo ZERO que €, como veremos,
a fonte originaria de toda a escala numérica. Também somos de opiniao que o estudo do
numero QUATRO nao deva ser feito pelo Aprendiz, uma vez que ele importa em
consideracoes que deverao ser do dominio do Grau de Companheiro.

Tratemos, pois, de penetrar neste novo campo do simbolismo filoséfico da
Maconaria:



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

O Zero

Diz, o Versiculo 2, do Capitulo I, do Livro Génesis, o seguinte:

Gen.: I, 2 - “A terra porém era sem forma e vazia: havia trevas sobre a face do
abismo, e o Espirito de Deus pairava sobre as aguas”.

A primeira dificuldade de interpretacdao do presente versiculo esta em sua fase
inicial: “A terra era informe e vazia”. Ora, “sem forma e vazia” simplesmente equivale a “nao
existir’. A segundo frase nos diz que “havia trevas sobre a face do abismo”. Mas, que
abismo? Ha que se entender aqui que o “abismo” era o Espaco. Logo, o Espaco coexistia
com Deus e era anterior a Sua manifestacado. Diz a terceira frase: “e o Espirito de Deus
pairava sobre as daguas”. Outra dificuldade grande, pois, se, como se viu, a terra
simplesmente nao existia por ser “sem forma e vazia’, se o “abismo” era o Espaco, que
“aguas” eram estas por sobre as quais “pairava” o Espirito de Deus”. Ao que parece, o autor
do versiculo nao tinha uma imagem propria para dar a idéia de que o Espirito de Deus era
superior a tudo e, assim, colocou estas “dguas” apenas para dar a entender que aquele
Espirito se sobrepunha a tudo. Mas, sem duvida ele ja existia e pairava, entao, no NADA!

Assim, o NADA nao era um vazio absoluto. Nele ja existia o Espirito de Deus que
ainda nao se manifestara. Conclui-se, pois, que o NADA, ou seja o Espaco preenchido pelo
Espirito de Deus, foi anterior a tudo e dele partiram todas as coisas. O NADA ¢é simbolizado
na escala numérica pelo ZERO. O ZERO ¢, pois, a representacdao simbolica do Espaco
absoluto, intangivel e incompreensivel para a mente humana, mas que portava em si o
Espirito de Deus, ainda imanifestado, mas que sobre ele, ou nele, pairava.

A figura mais apropriada, entao, para nos dar uma idéia de Deus € o NADA que
nos sugere algo sem forma, sem consisténcia, sem limites e, portanto, invisivel, intangivel
e infinito. Inidentificavel por faltar elementos por nos conhecidos capazes de submeté-Lo a
uma comparacao! No entanto, Ele ja existia, pois o Seu Espirito “pairava” no Espaco. Os
ocultistas denominam isto o SER no NAO SER, isto é o ZERO, ou seja, o Espaco com todas
as coisas ainda latentes que so se tornariam realidade depois que o Espirito de Deus nelas
Se manifestasse.

A EXISTENCIA palpitava, pois, na NAO EXISTENCIA, o SER no NAO SER,
enquanto a CAUSA sem CAUSA (Deus) envolvia a EXISTENCIA e a Eternidade envolvia o
Templo!



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

A forma geométrica do circulo (ZERO) € a que mais se presta para nos dar a idéia
de infinito porque, enquanto qualquer outro tipo de linha tracada nos mostra sempre um
principio e um fim, o circulo (ZERO) é perfeitamente continuo. E o0 ZERO que simboliza o
Espaco, o Absoluto, ainda imanifestado, o principio latente de todas as coisas, de que
provém todos os SEPHIROT (numeros de que se compoe a escala numeérica da Cabala) ou
seja, deste ABSOLUTO imanifestado € que se originam todas as coisas. Na Maconaria, a
letra “G”, que €, como veremos, uma modificacao do circulo (ZERO) e representa o Grande
Arquiteto do Universo, representa o “ciclo do Tempo, perpetuamente emanado e, devorado
pela Eternidade, imagem da Forca Criadora que se manifesta do estado potencial latente”.

Em uma ultima palavra, o ZERO é o simbolo esotérico que representa, Deus,
Criador incriado, a Causa sem Causa, de onde tudo se origina e que ainda € imanifestado,
“paira” no Espaco Absoluto!

O Nuimero Um

O primeiro versiculo do Capitulo 1, do Génesis, diz:
Gen. I,1- “No principio Deus criou os céus e a Terra”.

Isto significa que a CAUSA sem CAUSA (Deus) se manifesta agora, tornando-se,
através de Sua criacao (o céu e a terra), compreensivel, palpavel e capaz de ser entendido
como uma forma real da qual advirao todas as outras formas. Simbolicamente, o Espaco
Absoluto (o Absoluto imanifestado) é representado por um circulo branco (ZERO) tracado
sobre um fundo inteiramente negro. A primeira manifestacao da CAUSA sem CAUSA, cujo
Espirito, segundo a descricao biblica, “pairava” sobre (ou dentro) daquele Espaco Absoluto
(que era o mesmo Deus ainda imanifestado) é simbolicamente representada por um “ponto”
(YOD), situado no centro do circulo (ZERO).

Assim, entende-se como o ZERO antecedeu ao UM: Ambos sao um s6 e mesmo
Deus, porém o primeiro (ZERO) esta em seu aspecto imanifestado, enquanto que o segundo
(UM) apresenta-se em plena manifestacao em virtude do Pathos da Vontade Divina. Ele (o
UM) € a UNIDADE em Sua atividade criadora manifestada pelo numero UM, Raio de Luz
Cosmica emanado do ZERO para, com ele, formarem todos os outros numeros!

E importante atentar-se aqui para a existéncia de duas situacées perfeitamente
definidas: antes do PRINCIPIO e no PRINCIPIO. A Biblia fixa, com muita precisao, estas
situacoes quando declara, textualmente: “No principio...”. Temos, pois, de considerar, a
partir de agora, nao um tempo indefinido, incompreensivel, incompreendido, sem qualquer
ponto de balizamento, mas ha, a partir de entdo, uma definicao precisa, um marco inicial
de tempo que nos informa quanto se iniciou a formacao de todas as coisas, ou seja, no
PRINCIPIO, quando entdao o UM surgiu no centro do circulo (ZERO)



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Diz o Ritual do Aprendiz:

“O numero UM, a unidade, é o primeiro dos numeros mas, a unidade soé existe
pelos outros niuneros. Todos os sistemas religiosos orientais comecaram por um ser
“primitivo”. Conquanto esta abstragdo ndo tenha, positivamente, uma existéncia
real, tem contudo um lado positivo, que o torna suscetivel de uma existéncia definida:
€ o que os antigos dominavam de “Pathos”, isto é, o desejo ou a agcdo de sair do
“absoluto”, a fim de entrar no real - considerado por nés concreto”.

Ha que se fazer um reparo neste texto quando ele diz que a Abstracao, ou seja o
Deus imanifestado (ZERO), teve um “Pathos” de sair do Absoluto (ZERO) para entrar no
Real, como sendo a representacao do numero UM. O reparo € no que se refere a época em
que a Abstracao sentiu este “Pathos”, que nao ficou esclarecida no texto para indicar que
0 “Pathos” se deu antes do PRINCIPIO e, s6 depois deste PRINCIPIO é que a UNIDADE se
manifestou. E importante fixar-se este PRINCIPIO, porque ele é o marco inicial da transicéo
da abstracao para a realidade, do imaterial para o material, do espiritual para o fisico!

A manifestacao do Absoluto se deu como um raio descido verticalmente do centro
do circulo (ZERO) para formar o UM, do qual entao todas as outras grandezas se originaram.
Isto € o que se chama de Involucao, quando o transcendente desce do Plano Espiritual
para tomar-se real no Plano Material. Atingida a parte mais baixa desta Involucao - o reino
mineral - o Sopro Divino preside e conduz todas as atividades da matéria que, a partir dai,
comeca a elevar-se para estagios menos materializados - vegetal, animal, humano - até
voltar, ascendendo sempre, ao Plano Espiritual para novamente integrar-se no Absoluto.
A este movimento ascendente € que se domina de Evolucao.

Nao s6 a Mitologia, mas também a Biblia estdo cheias de exemplos destas
descensoes e ascensoes: Lucifer “cai” dos céus, Adao “cai” no Paraiso; Prometheu “desce”
do Olimpo e o proprio Senhor Jesus “desce” do céu. Todos eles, mais cedo ou mais tarde,
“sobem” novamente para junto de Deus!

Estas “quedas” e “ascensoes” sao, simbolicamente, representadas pela interacao
dos numeros ZERO e¢ UM.

O Espaco Absoluto (ZERO) precede a Divindade manifestada (UM), que € a
manifestacdo da VONTADE DIVINA, a UNIDADE. Esta precedéncia é representada pelo
numero simbolico - 01, onde o ZERO, o Espaco Absoluto (o Deus imanifestado) se coloca
a esquerda do UM, a UNIDADE DIVINA, a manifestacao de Deus. O UM ¢é o “Pai”, todo
poderoso, Criador do Universo, que se manifesta para dar, com Seu Sopro Divino, Vida e
Movimento as coisas materiais. O ZERO colocado a esquerda do UM significa a Involucao,
a descencao, a queda do imaterial sobre o material comunicando-lhe a chama da Vida,
permitindo-lhe o Movimento nas varias manipulacoes de matéria nos trés reinos da natureza.
E o Espirito de Deus manifestando-se no mineral, no vegetal, no animal, involuindo dos
paramos do infinito, da imaterialidade do Absoluto, para o campo da matéria densa !



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Como ficou dito a Involucao se faz até a forma mais densa - o mineral - e ai, o
Espirito de Deus, a chama da Vida, trabalha, compde, combina, reage quimicamente,
manifesta-se as vezes por fendmenos de radioatividade, para evoluir aos poucos em formas
cada vez menos densas, através dos individuos dos reinos vegetal, animal e humano, onde
explode em forma mais puras, e em estagios materiais mais sutis, de inteligéncia, alma,
espirito, numa ascensao constante até coloca-se “a direita do Pai”, isto €, o Espaco Absoluto
onde se travaram todas as refregas da Involucdo e da Evolucéao, e que se coloca, agora, a
direita do UM! E o 10, numero cabalistico de transcendental importancia que reflete todos
os estagios da Perfeicao Absoluta, adquirida, através de todas as fases involutivas e
evolutivas, isto €, através de todos os niimeros!

Tal é a Vida, o Mundo e o simbolismo do numero UM. De tudo o que foi dito
conclui-se que a UNIDADE ¢ imaterial, infinita e incognoscivel. O UM é a unidade de tudo.
Isto posto, compreende-se que tudo foi elaborado e realizado sob os influxos da UNIDADE
ABSOLUTA. Ela € quem rege a mecanica de toda a fenomenologia. Ela €, entdo a Lei
Divinal

E por isto que o Ritual afirma que:

“A Unidade s6 é compreendida por efeito do numero DOIS; sem este, ela torna-se
identica ao Todo, isto é, identifica-se com o proprio nimero”.

Isto nos conduz ao raciocinio de que a UNIDADE, compreendendo os dois aspectos
do Criador - imanifestado e manifestado - s6 se torna compreensivel quando o segundo
aspecto se realiza e, esta realizacao da lugar ao aparecimento da matéria, presidida pelo
numero DOIS. Sem tal manifestacao, a UNIDADE “torna-se idéntica ao Todo”.

E necessario ficar bem claro que o ZERO simboliza o Pai imanifestado e que gera
o UM, o Filho, aspecto manifestado do mesmo Pai. O numero simbdlico desta geracao é
complexo porque exige uma interpelacao e valores entre o ZERO e o UM, cuja compreensao
esta ainda fora do alcance do Aprendiz.

A UNIDADE ¢ o Reino de Deus dentro de nos mesmos, ou seja a Sua Lei, que é
interiormente pressentida por noés, e que atua manifestando-se naquilo a que nos
acostumamos chamar de CONSCIENCIA. Por isto nédo ha que se “aprender” a UNIDADE,
mas, antes “senti-la” através das varias apresentacoes de nossos atos e dela temos ciéncia
pelo julgamento interior em cada um de noés vulgarmente conhecido como “a voz da
consciéncia”!

A dispersao de nossas atividades tende a afastar-nos da UNIDADE e a ela so
poderemos retornar exercitando um Pensamento concentrado, animado por uma sincera
Devocao, esclarecido por uma solida Sabedoria e executado através de boas e puras Acoes.
Estes sao os caminhos que nos conduzirdo novamente a UNIDADE!

10



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

O Numero Dois

Como vimos, todas as coisas estao integradas e se realizam no UM, mas vimos
também a transcendentalidade da UNIDADE e, por isto, tudo é imperceptivel e imanifestado
até que, com o DOIS, tudo se torna real e inteligivel. Segundo o Ritual de Aprendiz o
numero DOIS “€¢ um numero terrivel” Eis o texto:

“O ntimero dois é um niimero terrivel, um niimero fatidico. E o simbolo dos contrdrios
e, portanto, da duvida, do desequilibrio e da contradi¢cdo. Como prova disso, temos
o exemplo concreto de uma das sete ciéncias magonicas - a Aritmética - em que 2 +
2=2X2

Até na Matematica o numero dois produz confusdo, pois, ao vermos o numero 4,
ficamos na duvida, se é resultado da combinacdo de dois numeros pela soma ou
pela multiplicacdo, o que ndo se da, em absoluto, com outro qualquer numero. Ele
representa o Bem e o Mal; a Verdade e a Falsidade; a Luz e as Trevas; a Inércia e
o Movimento, enfim, todos os principios antagonicos, adversos. Por isto representava,
na antigtiidade, o “inimigo”, simbolo da Duvida, quando nos assalta o espirito”.

E adverte:

“O Aprendiz nao deve aprofundar-se no estudo deste niimero porque, fraco ainda
do cabedal cientifico de nossas tradicoes, pode enveredar pelo caminho oposto ao
que deveria seguir”.

E explica:

“Esta é, ainda, uma das razoes pela qual o Aprendiz é guiado em seus trabalhos
inicidticos: sua passagem pelo numero 2, duvidoso, traigoeiro e fatidico, pode arrastd-
lo ao abismo da duvida, do qual sé saird se o forem buscar’.

Como se vé, € cheio de cautelas o nosso Ritual, mas nao cremos que devamos
afastar o Aprendiz do estudo do numero; antes, devemos guia-lo, aclara-lo, ensina-lo sobre
os mistérios porventura existentes, a fim de que ele possa evoluir seus conhecimentos
para o numero seguinte sem solucao de continuidade.

Em principio, ndo cremos na terribilidade nem na fatidicidade do numero DOIS;
antes, preferimos ver nele a necessidade da manifestacdo da matéria através do
aparecimento dos “contrarios”. Se ha “contrarios” e se preferimos ver nestes “contrarios” o
simbolo do BEM e do MAL, temos que convir que tanto um quanto o outro serve para
ressaltar os méritos ou os deméritos do seu oposto.

11



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Assim, jamais saberiamos o que € o BEM, se nao conhecéssemos o MAL! Nao
conheceriamos o Justo se nao entendéssemos o que € Injusto! Nao apreciariamos a Luz se
nao provassemos as Trevas! Nao exercitariamos o Movimento se nao estacionassemos na
Inércia! E assim por diante. Nao ha, pois, ao que nos parece, que falar-se em numero
terrivel, em numero fatidico. Antes, ha que se compreender os perigos que envolvem o
aspecto negativo dos “contrarios” e para esta compreensao necessario se torna conhecimento
de seu aspecto positivo. A cautela dos Mestres evitara, aos Aprendizes, os percalcos da
duvida.

O importante € ndao abandonar a UNIDADE, que ¢ a Lei Divina. Se, dentro de nés
existe o BEM e o MAL, ha que nos orientarmos no sentido de equilibrarem-se as suas
influéncias, colocando-se no circulo da Lei (ZERO), onde nao ha nem o BEM e nem o MAL,
volvendo-nos a UNIDADE para podermos dizer: EU SOU UM!

O corpo humano, em seu trabalho nao emprega mais do que a metade de seus
componentes, ou sejam os atomos. Se através do Pensamento Concentrado, da Devocao,
da Sabedoria e da Acao puder ele estimular a outra metade que queda inerte, havera uma
uniao consciente e perfeita que levara o homem a dizer: EU SOU!

O numero DOIS nada mais € que a dissociac¢ao do raio que parte do circulo (o UM
partindo do ZERO) em sentido angular, E, pois, a DUALIDADE afastando-se da UNIDADE.
Sabendo-se que o raio primitivo, o UM, parte do Ponto (YOD) situado no centro do circulo
(ZERO), temos, neste ponto a origem de um angulo cujos lados se afastam, percorrendo a
circunferéncia até formar um angulo raso, onde se verifica o maior afastamento dos
“contrarios”. Dai, continuando seu movimento, eles vao se aproximando novamente até se
unirem em posicao oposta aquela em que eles se separaram. O angulo convexo (de 0 a 180
graus) representa a Involucao de todas as coisas que partindo da UNIDADE, descem e se
dissociam nos “contrarios”, enquanto que o angulo concavo (de 180 a 360 graus) representa
a Evolucao, quando os “contrarios” se buscam novamente, procurando o equilibrio para,
finalmente se reunirem de novo na UNIDADE!

Tudo isto pode ser resumido em uma simples frase: O Homem vem de Deus e
volta novamente para Deus!

Vemos entao que o Aprendiz deve, muito embora assim nao o aconselhe o Ritual,
estudar e aprofundar-se nos mistérios do numero DOIS a fim de que possa afastar-se das
influéncias negativas, aperfeicoando-se através de uma constante pureza de pensamentos,
apoiado em uma devocional concepcao religiosa, agindo racionalmente dentro de uma
sabedoria pura e praticando acoes benéficas e meritorias para que, trilhando tais caminhos,
possa penetrar em seu proprio Reino Interno, assegurando, conscientemente, a sua volta
a desejada UNIDADE.

Aos Mestres cumpre o dever de assisti-lo, encaminha-lo e assegurar-lhe confianca
em seus estudos afim de que ele possa vencer todas as dificuldades.

Esta € a simbologia do numero DOIS que devera ser estudada com atencao pelo
Aprendiz.

12



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

O Numero Trés

Ficou claro, no estudo que até aqui fizemos, que a UNIDADE gera a DUALIDADE
e esta € constituida pelos “contrarios”, que se afastam na medida em que cresce o angulo
por ela formado para posteriormente se aproximarem novamente, com diminuicao daquele
angulo, até a fusao dos dois raios no equilibrio da UNIDADE.

Mas a existéncia destes dois aspectos “contrarios”, cumprindo a eternidade do
movimento perpétuo, nada cria de real. Sdo aspectos metafisicos que nao criam nenhuma
forma real e nada materializam.

Assim, um terceiro elemento ha que ser juntado aos dois primeiros para que a
Vontade Suprema, expressa antes apenas pela sua manifestacao, se materialize com o
aparecimento da “forma”, eis que o ponto (YOD) situado no centro do circulo (ZERO), ou a
linha que parte deste ponto (UM) e se divide nos “contrarios” (DOIS) nao constituem um
solido com “forma” definida. A adicao de um terceiro elemento, originado pela firmeza do
pensamento, por uma elevada devocao, regida por solida Sabedoria e exercitado por louvaveis
desejos de Acoes, cria a “forma” original que € a consequéncia do elemento formado por
aqueles propositos e que liga aqueles dois raios formando o Triangulo que € a “forma”
primitiva e perfeita, geradora de muitas outras formas poligonais. E o TRES, ntiimero
considerado perfeito porque resulta da soma da UNIDADE com a DUALIDADE, conduzindo
ao equilibrio dos “contrarios” e realizando os propositos de Deus, que é a elevacao do
homem.

Como se verd, no estudo do ntumero TRES, o Triangulo é o mais importante
simbolo macodnico. Alias nao € s6 a Maconaria que cultua o simbolismo desta figura. Outras
religioes também o fazem, principalmente porque € a representacao simbolica perfeita dos
TRES aspectos do ABSOLUTO, aspectos estes de absoluta igualdade perfeitamente
representada pelos lados do Triangulo equilatero.

Nas religioes cristas ele representa a Trindade Divina - Pai, Filho e Espirito Santo -;
as religidoes orientais véem nele os trés aspectos do Logos. Em qualquer delas se vé a
Unidade do Todo, a Dualidade da Manifestacao e a Trindade Perfeita.

Diz o nosso Ritual do Primeiro Grau que:

“A diferenca, o desequilibrio, o antagonismo que existem no numero DOIS, cessam
repentinamente, quando se lhe aqjunta uma TERCEIRA unidade. A instabilidade
da divisao ou da diferenca, aniquilada pelo acréscimo de uma TERCEIRA unidade,
faz com que simbolicamente, o niimero TRES converta em unidade”.

O que ha de importancia a ser esclarecido neste paragrafo do Ritual é que a
unidade que ele diz dever ser juntada ao numero DOIS e, ainda, a unidade nova em que
ela diz transformar-se o nimero TRES, néo ¢, de nenhuma forma, a UNIDADE de que até
agora vimos falando. Esta, imaterial e incognoscivel, que se exterioriza simbolicamente no
numero UM, € a propria Lei Divina, codigo regulador do ABSOLUTO, representado pelo
ZERO.

13



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

A unidade preceituada no ritual € um marco, uma medida nova, destinada a ser
comparada pelas coisas do campo material. A medida justa pela qual o homem deve medir
os seus atos materiais e as suas acoes espirituais. Prossegue o Ritual:

“A nova unidade, assim convertida, nao é uma unidade vaga, indeterminada, na
qual nao houve intervencdo alguma; ndao é uma unidade idéntica com o préprio
numero, como se da com a unidade primitiva; é uma unidade que absorveu e eliminou
a unidade primitiva, definida, verdadeira e perfeita. Foi assim que se formou o
numero TRES, que se tornou a unidade da vida, do que existe por si préprio, do
que é perfeito”.

Ainda aqui o trecho do Ritual € obscuro e de dificil interpretacao. Quando ele diz
que a nova unidade “ndo é uma unidade vaga, indeterminada, na qual ndo houve intervengdo
alguma” ele esta dizendo por certo que esta nao € a UNIDADE Superiora, incognoscivel e
infinita, criadora incriada, sem qualquer intervencao externa e que por si mesma se identifica
com o numero (UM), antes do Principio. Ela €, segundo o texto, “verdadeira, definida e
perfeita” porque “absorveu e eliminou a unidade primitiva” (ou seja a UNIDADE). Para se
compreender isto € necessario atentar-se para a ultima frase: “absorveu e eliminou a unidade
primitiva’. Da absorcao da UNIDADE imaterial pela unidade material advém a esta o carater
de “verdadeira” e de “perfeita’, mas justamente pelo fato de ser esta unidade “definida” €
que foi necessaria a eliminacao de si mesma, da UNIDADE indefinida. Uma, a UNIDADE
incognoscivel € infinita; a outra, a UNIDADE definida € finita e € justamente por isto que
houve a eliminacao, eis que um infinito nao pode estar contido em um finito! Temos entao
uma UNIDADE verdadeira e perfeita porque recebeu os influxos da verdadeira e perfeita
UNIDADE, e ¢ ainda finita porque dela se retirou o carater infinito da UNIDADE primitiva.

Constituido pelos dois contrarios e pela unidade finita e perfeita, o nimero TRES
se tornou entao um novo marco unitario para medir a vida, o que existe por si proprio (ou
seja a mesma vida) e do que € considerado perfeito no plano material.

Continua o Ritual:

“Eis porque o Nedfito vé, no Oriente o DELTA SAGRADO, luminoso emblema do
‘Ser’ ou da ‘Vida’, no centro do qual brilha a letra YOD, inicial do tetragrama IEVE”.

Temos para noés que neste ponto o Ritual peca por impropriedade do exemplo.
Ele quer aqui ressaltar a exceléncia do triangulo e chama a atencao do Aprendiz para um
simbolo maconico da mais alta significacdo e que, este sim, deveria ser silenciado para o
Aprendiz, eis que parafraseando o que foi dito a respeito do numero DOIS, no proprio
Ritual, poderiamos dizer: “O Aprendiz ndo deve aprofundar-se no estudo deste Delta porque,
fraco ainda do cabedal cientifico de nossas tradigcoes, pode enveredar por caminho oposto ao
que deveria seguir’. Simplesmente nos recusamos a penetrar aqui no estudo do DELTA
SAGRADO por acharmos a ocasiao impropria, inoportuna e irrelevante para a compreensao
simbélica do ntimero TRES!

14



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Continuemos, pois, as nossas consideracoes sobre o numero TRES, sem nos
preocuparmos, por enquanto, com o DELTA SAGRADO, voltando antes a nossa atencao
para o Triangulo Maconico que € a base para o estudo daquele excelso simbolo. S6 depois
disto, ja no estudo sobre o numero QUATRO, nos deteremos entdo no DELTA SAGRADO.

Javimos, linhas atras, que o ponto e a linha ndo tém capacidade para comunicar
uma forma real. Enquanto aquele é sem dimensao, simples e isolado, esta € apenas a
trajetoria do deslocamento daquele pomo quase imaterial. Quando, porém, reunem-se
TRES linhas e completa-se o Triangulo, este se apresenta com forma superficial
perfeitamente compreensivel e verificavel. Aqui, com um pouco de meditacao, chegaremos
a compreender o fenomeno de transformacao do imaterial, do informe, para o aspecto
material com forma concreta. Varias linhas isoladas nao nos dao qualquer idéia de forma,
mas, quando TRES delas se retinem e firmam um Triangulo, temos uma figura de superficie
perfeitamente clara e definida. O Aprendiz deve meditar sobre este simbolismo que explica
como o transcendente, o espiritual, o imaterial, pode, segundo as determinacoes de sua
Vontade Suprema, manifestar-se e tornar-se perfeitamente claro e compreensivel aos nossos
olhos. E o que podemos chamar de manifestacdo do Imanifestado!

Na Maconaria, o Triangulo assume um simbolismo de capital e transcendental
importancia. E, pode-se dizer, o fulcro em torno do qual gira toda a simbologia macoénica.

Tenorio d’Albuquerque, em sua obra: “O que € a Maconaria”, cita Iseckson, Eliphas
Levi e Dario Velloso, cujas opinioes se completam e combinam para uma explicacao sobre
o Triangulo. A pagina 165, diz ele:

“O Triangulo Macgonico é o tridngulo dos Pentdaculos cabalisticos, o Triadngulo de
Salomao dos ocultistas, o Infinito da altura ligado as duas pontas do Oriente e do
Ocidente, o triangulo indivisivel, isto é, o temario do Verbo, ‘origem do dogma da
Trindade’ para os magistas e cabalistas. E, afinal, um ‘Supremo mistério’ da Cabala:
‘imagem simbdlica do Absoluto’, ‘a um tempo emblema da Forca Criadora e da
Matéria Césmica’, o ‘simbolo magonico do Livre Pensamento’; pela significacdo literal,
é simples delta ou triangulo; pela significacdo figurada, é o Equilibrio, a Perfeicdo;
pela significagao esotérica, é energia da Cabala, Trindade na Mistica e Deus na
Teurgia”.

Toda a Perfeicao, em seu mais alto grau, esta representada, simbolicamente, na
figura impar do tridangulo equilatero com seus TRES lados e TRES angulos, matematica e
absolutamente iguais.

Ja os antigos egipcios davam ao tridangulo uma interpretacédo esotérica na qual
ele representava a propria natureza, o germe, a génesis, a criacao e tudo o mais que, por
suas proprias qualidades intrinsecas e extrinsecas, € capaz de produzir e de manter a
vida. A base do simbolismo egipcio assentava-se no triangulo isésceles, no qual a linha
vertical de seu angulo reto, simbolizava Osiris, o principio masculino, a linha horizontal
representava Isis, o principio feminino e a hipotenusa, que une as duas, era Hoérus,
resultante da fusao daqueles dois principios criadores.

15



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Pitagoras, conhecedor desta simbologia, confirmou-a na demonstracao do teorema
por ele proposto de que a soma dos quadrados dos dois lados menores era igual ao quadrado
do lado maior, o que pode ser entendido simbolicamente que Hoérus é o resultado da
conjuncao de Osiris e Isis e representa, assim, a vida.

Este teorema corresponde em todos os sentidos a perfeicao preconizada pelo
ideal maconico e, por isto mesmo, sua representacao foi adotada para o Grau Trés da
Maconaria constituindo a joia do Past-Master, € conhecido como Postulado de Euclides e
€ a quadragésima sétima proposicao de Pitagoras, por ter sido, como ja se viu, provada por
ele geometricamente.

Na antiga Maconaria egipcia, o que hoje denominamos de Pitagoras, por ter sido,
como ja se viu, provada por ele sob a forma de uma prancheta triangular negra, de lados
perfeita e absolutamente iguais, representando cada um deles a matéria, o meio e o germe,
elementos vitais que, reunidos, formam a germinacao da propria vida. Nesta prancheta
escreviam-se as trés perguntas principais, de cujas respostas muito se interessa a Maconaria
para se aquilatar das condicées morais do Candidato. Sao elas:

a) Quais sao os deveres do homem para com Deus?
b) Quais sao os deveres do homem para com Humanidade?

c) Quais sao os deveres do homem para consigo mesmo?

Estas trés perguntas (hoje acrescidas de algumas outras) sao, tal como os lados
do Triangulo, iguais entre si porque as concepcoes de Deus, Semelhante e Eu, sao as
componentes que constituem a Unidade Universal. Quando os anseios do “Eu” se
harmonizam com os anseios dos “Semelhantes”, estes anseios vibram em consonancia
com os anseios de “Deus”. Esta grande verdade ja tinha sido declarada pelo Mestre, Senhor
Jesus quando disse:

Joa X, 30 - “Eu e o Pai somos UM".

e mais:

Joa XVII, 21 - “a fim de que todos sejam UM: e como és tu, 6 Pai, em mim e eu em
ti, também sejam eles um em nés; para que o mundo creia que tu me enviaste”.

e, ainda:

Joa XVII, 22 - “Eu lhes tenho transmitido a gléria que me tens dado, para que
sejam UM, como nés o somos”.

16



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

e, finalmente:

Joa XVII, 23 - “eu neles e tu em mim, a fim de que sejam aperfeicoados na UNIDADE,
para que o mundo conhecga que tu me enviaste a mim e que os amaste como também
amaste a mim’”.

Agora podemos sentir, depois de conhecermos o simbolismo do numero TRES, a
igualdade das linhas do triangulo, como é facil a interpretacao daqueles textos biblicos. O
Mestre Jesus tentava explicar o triplice aspecto - o Pai, Ele e eles - da Universidade da
UNIDADE!

O Mestre Jesus ja tinha unido DOIS aspectos, isto €, duas das linhas do triangulo
- o0 Pai e Ele - e esta uniao formava o UM (Eu e o Pai somos UM) e pedia ao Pai que
concedesse a uniao do terceiro aspecto, ou a terceira linha - Eles - para que o Triangulo se
completasse “afim de que todos sejam UM’, dizia o Mestre Jesus, mas para isto necessario
se tornava que dada a uniao ja existente entre os dois primeiros elementos; o terceiro, isto
€, “Eles”, fossem “aperfeicoados” na UNIDADE".

Este aperfeicoamento do Ternario na UNIDADE ¢é, justamente, o Ideal Maconico.
E a Perfeicdo Macoénica. E, enfim, o perfeito Mestre Macom.

Dai a responsabilidade do Aprendiz em procurar estudar e penetrar nos mistérios
do simbolismo dos numeros e na simbologia do Ritual Macoénico. Nao basta, para ser um
Perfeito Macom, que se freqliente as reunides e que se cumpra a determinacdes do
cerimonial. E necessario que se penetre no simbolismo porque é nele que esta o hermetismo
da Maconaria com suas grandes e elevadas licoes. Nao basta, também, a simples leitura
das Instrucées contidas nos Rituais. E necessario que se detenha nelas, procurando, pelo
estudo e pela meditacao, o seu exato sentido, os sublimes ensinamentos que elas encerram
dentro do simbolismo representado nos instrumentos, nas joias e nas alfaias que compoem
o Templo Maconico!

E justamente por isto que a Maconaria se diz uma sociedade secreta! Os seus
“segredos” estao velados pelo simbolismo e a chave deste simbolismo s6 pode ser encontrada
no estudo profundo, sério e perseverante!

O Ritual do Aprendiz Macom tece consideracoes menores sobre o nimero TRES
e descuida-se de seu aspecto principal que €, como vimos, o Tridangulo. Para que este
estudo nao fique incompleto, nos reportaremos aquelas consideracoes.

Conforme a Instrucao do Ritual, o numero DOIS apresenta desequilibrio e
antagonismo. Anteriormente ja o havia qualificado de terrivel e fatidico, terminando por
aconselhar ao Aprendiz para que nao se aprofundasse no seu estudo. Pusemo-nos contra
este conselho e insistimos mesmo no estudo do nimero DOIS para que o Aprendiz pudesse
entendé-lo e ver nele também a possibilidade da UNIDADE. As palavras do Mestre Senhor
Jesus nos mostram que “Ele” e “Deus” estavam, apesar de serem DOIS, em perfeito
equilibrio, sem antagonismos, sem terribilidade e sem fatidicidade, pois que juntos eram
UM!

17



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Assim, nao é a simples presenca de uma terceira unidade que faz cessar o
desequilibrio. Este desequilibrio pode, como ensina o Mestre Jesus, ndo existir no numero
DOIS. O que a terceira unidade faz € converter a unidade dual, inconsistente, vaga e
indeterminada, em unidade ternaria, perfeita, existente por si mesma, uma unidade de
vida enfim!

O numero TRES ¢, pois, o primeiro numero perfeito e completo e o triangulo €,
também, a forma perfeita que apresenta trés dimensoes necessarias para que o objeto
tenha forma e esteja, assim, completo.

TRES, diz a Instrucao, € o numero da Luz, correspondente a Fogo, Chama e
Calor. O Macom deve ter em si o Fogo do amor para com tudo o que € bom, justo e honesto;
deve ter mais a Chama da Vontade para cumprir com paciéncia, resignacao e determinacao,
o programa por ele tracado para a conquista da Perfeicao; deve ter, finalmente, o Calor da
Inteligéncia e da Sabedoria, para poder distinguir o Bem, o Belo e o Perfeito nas minimas
coisas que se lhe deparam! Amor, Vontade e Inteligéncia; constituem o significado dos
TRES PONTOS que todo Macom deve ter a honra de apor a sua assinatura, colocando-os
de maneira a formarem um triangulo de Perfeicao.

Estende-se o Ritual em consideracdoes sucintas sobre os principais pontos de
vista em que o temario pode ser apreciado. Ali, nada mais ha que citacoes de ternarios que
se sucedem, desde a antigiiidade, ora constituidos de elementos materiais, ora ainda de
procedimentos temporais; ora, por fim, de concepcoes cabalisticas ou herméticas, filosoficas
ou religiosas, que sao, para o Aprendiz, de facil alcance para sua compreensao.

Concluimos que na Maconaria Simbélica o nimero TRES representa o apice da
Perfeicao. O maior grau que se pode galgar nesta Maconaria Simbdlica é o Grau Trés, isto
€ a condicao de Mestre Macom. Isto quer dizer que ele alcancou o maximo da Sabedoria
em todos os seus conhecimentos maconicos e tem todos os conhecimentos e segredos que
a Maconaria lhe pode oferecer. Supode-se, também, que nesta altura ele ostente uma
personalidade completa, “Justa e Perfeita” e, por isto, esta isento de vicios e € um cultor
inveterado das Virtudes! Pela sua condicao de possuidor do Terceiro Grau € de concluir-se
que ele € manso e humilde de coracao, € cordato e fraterno, tem gentileza no trato e cultiva
com amor a Humildade. Exercita a Fraternidade em toda a sua extensao e trata seus
irmaos com urbanidade e zelo, sabendo desculpar os seus erros e relevar as suas faltas. O
Mestre Macom €, enfim, o homem perfeito e, s6 assim, podera ele por a sua assinatura o
respeitavel emblema dos trés pontos que afirmam possuir ele Vontade, Sabedoria e
Inteligéncia!

A titulo de curiosidade, damos abaixo o desenvolvimento do Teorema de Pitagoras
(Postulado de Euclides) de que falamos linhas atras:

18



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Macgonaria

Teorema de Pitagoras

Teorema

O quadrado da hipotenusa € igual a soma dos quadrados dos catetos.

Demonstracao

Este teorema que constitui um dos mais importantes da Geometria Elementar,
em virtude da sua grande aplicacao, possui muitas demonstracoes, sendo uma das mais
simples a seguinte:

Considere-se o triangulo ABC, retangulo em B. Quer-se demonstrar que o
quadrado ADEC, da hipotenusa AC, é equivalente a soma dos quadrados ABGF e BCIH,
dos catetos AB e BC. Por isso, traca-se por B a perpendicular a hipotenusa AC: o pé¢ M
desta perpendicular € interno a hipotenusa e seu prolongamento encontra,
perpendicularmente, no ponto N, o lado DE, do quadrado ADEC oposto a AC: este quadrado
fica dividido pelo segmento MN, em dois retangulos dos segmentos AD e AM, ou AC e AM,
e o segundo o retangulo dos segmentos EC, e MC ou AC e MC. As retas BM e AD encontram
areta FG nos pontos K e L e fica assim determinado o paralelogramo ABKL, que € equivalente
ao quadrado ABGF, por ter a mesma base AB e a mesma altura AX. A paralelogramo
ABKL ¢ equivalente ao retangulo ADNM; ambos tém a mesma altura AM; basta entao,
provar que as bases AL e AD sao iguais.

19



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Considerem-se, entao, os triangulos ABC e AFL. Estes triangulos sao iguais porque
tém AB igual a AF, ABC igual a AFL (angulos retos) e, além disso, ABC igual a AFI (angulos
complementares de LAB).

Entao: AC=AL; mas
AC=AD. Logo,
AD=AL

De modo analogo, prova-se que o quadrado BCIH ¢é equivalente ao retangulo
MNEC. Portanto, a soma dos quadrados dos catetos resulta equivalente a soma dos
retangulos ADNM e MNEC, isto €, ao quadrado da hipotenusa.

O Delta Sagrado, Quatro, Cinco e Seis

“Como Companheiro, deveis prosseguir neste estudo, partindo do QUATRO para
chegar, sucessivamente ao CINCO, ao SEIS e mesmo ao SETE”.

(Do Ritual Antigo)

O Delta Sagrado

O Ritual determina que ao Aprendiz seja explicado o significado d’0O DELTA
SAGRADO, contra o que nos insurgimos. Agora, depois de aprendidos os mistérios do
ntimero TRES e quando nos preparamos para estudar o nimero QUATRO, julgamos ser a
ocasiao propria para tecermos consideracoes, sobre aquele simbolo. Quando nos recusamos
a comentar, no Grau de Aprendiz, o simbolismo do DELTA SAGRADO, o fizemos porque
achamos que o Aprendiz esta ainda muito preso ao Plano Material. Como prova disto,
basta lembrarmo-nos de que as provas a que ele se submete sao presididas pelos quatro
elementos materiais - Agua, Ar, Terra e Fogo!

Agora, depois de sua elevacao ao Grau de Companheiro, depois de que, através
de Instrucoes anteriores, ele ja se capacitou de que os seus estudos sao realizados em um
Plano Superior, ou seja, o Plano Espiritual, torna-se mais facil cogitar sobre o simbolismo
daquele respeitavel DELTA SAGRADO. Vamos ao estudo:

O DELTA SAGRADO, também chamado DELTA LUMINOSO, ¢ o triangulo
equilatero que se vé no painel situado atras do Trono do Veneravel e que possui, em seu
centro, um “olho” humano ou simplesmente a letra “G” ou, mais raramente, a letra hebraica
YOD que se apresenta graficamente como uma pequena virgula. O nome DELTA, dado ao
Triangulo, vem da quarta letra do alfabeto grego que é representada graficamente por um
triangulo.

20



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

O Triangulo equilatero ja estudado, representa os trés aspectos da Divindade do
Grande Arquiteto do Universo, aspectos estes absolutamente idénticos e iguais e que nos
lembram a sua onipresenca, onisciéncia e onipoténcia. No centro do Triangulo vé-se
desenhado um “olho” e isto € uma versao moderna do simbolismo mac¢oénico para lembrar,
mais rapidamente, que “Deus esta presente” e que Deus vé tudo”, isto €, que o Grande
Arquiteto do Universo esta sempre presente, vendo todos os nossos atos e todos os nossos
pensamentos. Também € muito comum ver-se no centro do triangulo, em lugar do “olho”,
aletra “G” que, como ja vimos anteriormente, € uma modificacao do ideograma representado
por uma serpente que morde a propria cauda, sugerindo o eterno movimento, caracteristica
de Deus. Mas, ainda hoje, pode-se ver, em algumas Lojas, o Triangulo ostentando em seu
centro uma figura mais ou menos parecida com uma virgula. E o YOD, letra cabalistica
que significa Deus.

Segundo relato histoérico inserido no livro “Os Templarios” de Adelino de Figueiredo
Lima, o DELTA SAGRADO foi visto, pela primeira vez, no primeiro quartel do Século XII,
por Hugo de Payns e mais oito cavaleiros franceses, nas ruinas do Templo de Salomao, em
uma camara subterranea. Vamos dar aqui, sobre o DELTA SAGRADO, um pequeno trecho
daquele autor, cuja leitura recomendamos:

“O Triangulo, encontrado no Templo de Jerusalém, era uma figura geométrica
constituida pela juncdo de trés linhas e a letra YOD, no centro, significava a sua
origem divina. Deus presidia os trés reinos da natureza: o ‘mineral’, o ‘vegetal’, e o
‘animal’. O primeiro era a escola dos Aprendizes, o segundo, a dos Companheiros
e o terceiro a dos Mestres. No mineral, era ‘Tubalkain’, o simbolo primdrio; no vegetal,
‘Schilbolet’ representava o progresso do Aprendiz; e no animal ‘Moabom’, que
marcava a etapa final do género humano como filho que era da putrefacdo’.

A visao do Triangulo levou os Templarios a profundas consideracoes sobre o
simbolismo por ele apresentado e viram a grandiosidade de sua significacao como a
expressao maxima da Matéria Cosmica e da Forca Criadora, tendo em seus lados a
representacao da Alma Solar, da Alma do Mundo e da Vida. A reuniao das trés linhas
lembrava a Unidade Perfeita representando, no Plano Material, a reuniao do Pai, da Mae e
do Filho, constituintes da Familia, principio basilar da Sociedade. Ja no Plano espiritual,
o triangulo simboliza a Mente, a Alma e o Espirito, elementos integrantes do Absoluto.

O YOD, que se apresenta no centro do DELTA SAGRADO, ¢ a décima letra do
alfabeto hebraico e, talvez, a menor de todas em representacao grafica, eis que ele se
assemelha a uma virgula. Esta letra € a inicial do Tetragrama IEVE, nome do Absoluto, a
expressao mais importante de Deus, digna do mais profundo respeito e veneracao.

Os hebreus eram proibidos de pronunciar o Seu nome e todas as vezes que a ele
tinham de se referir substituiam-no por Adonai.

O Tetragrama € composto das letras YOD-HE-VAU-HE e € de notar-se que nele
ha, apenas, trés letras diferentes ou, sejam o YOD, o HE e o VAU. Isto simboliza, no Plano
Material, as trés dimensoes dos corpos, ou sejam; o comprimento, a largura e a altura e no
Campo Espiritual significam a Grande Evolucao do “que existiu”, do “que existe” e do “que
existira”.

21



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

As provas materiais - da Terra, da Agua, do Fogo e do Ar - as que foi submetido
o Aprendiz, sao relembradas, simbolicamente pelas quatro letras do Tetragrama. Embora
as demais letras deste Tetragrama tenham a sua significacao cabalistica e revelem também
profundo aspecto simbolico, delas ndo nos ocuparemos aqui, detendo-nos, apenas, na
significacao do YOD que € o objeto do nosso estudo.

A letra YOD pode apresentar-se ora como vogal e ora como consoante. No primeiro
caso, ela simboliza a manifestacao potencial, a duracao espiritual e a eternidade do poder
criador da Divindade. No segundo caso ela representa a duracao material de todas as
coisas. Mas, a significacao simboélica do YOD pode ser traduzida como: “Eu sou o que Sou”.
Esta expressao encontra-se na passagem biblica que narra o encontro de Moisés com o
Senhor, no monte Sinai, quando Moisés perguntou-Lhe qual era o Seu nome, a fim de que
ele O dissesse ao povo na sua volta. E Deus disse-lhe: “Eu sou o que Sou”.

Representado como uma simples virgula, ele lembra ser o “principio de todas as
coisas” e atendendo-se, ainda, ao fato de ser ele a décima letra do alfabeto hebraico, podemos
raciocinar que este numero, como ja vimos, € formado pelo UM e pelo ZERO, estando o UM
colocado antes do ZERO, ou seja, simbolicamente, a UNIDADE precedendo ao NADA, o
que significa entao que o Universo procedeu do NADA!

Ha, ainda, um outro aspecto que pode ser apreciado no simbolismo do YOD, ou
seja, o aspecto geométrico. Com efeito, na Geometria, o YOD ¢é representado por uma
circunferéncia tendo em seu centro um ponto. No simbolismo desta figura o ponto representa
Deus, e a circunferéncia apresenta o Universo limitado. Esta limitacao, dada pela linha da
circunferéncia, significa o Universo limitado em Deus. E necessario lembrar-se aqui de
que embora em nossa conceituacao humana o Universo seja considerado sem limites, face
a infinita grandeza de Deus ele € perfeitamente limitado.

Este é o simbolismo do YOD, o “principio de todos os seres manifestados na Vida
Absoluta”. A uniao do Espirito com a Alma Universal, isto €, a unido do Poder de Deus com
a sua Criacao, harmonizacao perfeita entre a Criatura e o Criador, a Justica com a Perfeicao!

Como se viu, o simbolismo do YOD nao € simples e isto trouxe certas dificuldades
em sua interpretacao no decorrer dos tempos e, por isto, aos poucos este simbolo foi sendo
substituido por um outro de forma mais facil te ser interpretada, ou seja a letra “G”.

Ao que parece, foi a Maconaria Inglesa que fez a substituicao do YOD pelo “G” e
isto em virtude de que, sendo o YOD, em ultima analise a representacao simbolica, de
Deus, sua pronuncia se assemelhava, em muito, a da palavra GOD, inglesa, que se traduz
por Deus.

A letra “G” assume, atualmente, grande importancia na ritualistica e no
simbolismo macoénicos e pode-se dizer mesmo que ela € um dos simbolos mais usados no
interior de um Templo Macoénico. As interpretacoes que se dao a este simbolo variam
quase que ao infinito e elas se referem, sempre, a tudo aquilo de bom, de justo e de perfeito
que tem o seu nome iniciado com esta letra. Assim, encontramos explicacoes para a letra
“G”, tais como: Grande Arquiteto do Universo, Grandeza do Mestre, Gloria de Deus,
Geometria, Geracao, Gravitacao, Génio, Gnose e muitas e muitas outras que seria fastidioso
enumerar. Acontece, porém, que o simbolismo é como que uma ciéncia que nao permite
divagacoes ao saber da fantasia de cada qual. Ele se refere especificamente a determinada
coisa ou ser e, sO sua interpretacao correta pode dar a idéia correspondente aquilo que
esta hermeticamente representado. Portanto ha que se pesquisar com consciéncia e
seriedade o significado correto do simbolo.

22



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

A hipotese aventada, da troca feita pelos ingleses do YOD para “G”, como uma
assimilacao de pronuncia, € aceitavel, mas, é preciso ficar bem claro que, neste caso,
houve uma feliz coincidéncia nao s6 quanto a. vocalizacao dos sons das duas palavras -
YOD e GOD - mas, ainda, pelo fato de que, como vimos, em hebraico YOD significa Deus e
em inglés, a palavra GOD, também significa Deus!

A explicacao exata, no entanto, para a substituicao do simbolo foi, realmente, a
dificuldade de interpretacao simbodlica do YOD, principalmente pelos povos ocidentais, e
mais, o fato de que a substituicao em nada alterou o significado intrinseco do simbolo.
Vimos, com efeito, linhas atras, que na Geometria o YOD era representado por um circulo
que tinha um ponto em seu centro e isto com a significacao de Deus e sua criacao, o
Universo. Figuradamente o circulo se representava na Cabala por uma serpente que a
propria cauda e este ideograma era o simbolo de Deus, representado por Seu eterno
movimento criador. Quando, nos primoérdios do alfabeto, os ideogramas se foram
transformando em letras, o exercicio da escrita foi, aos poucos, adulterando os simbolos
primitivos. Podemos ver que a atual letra “B” foi, anteriormente, representada por um
retangulo dividido ao meio por uma reta e formando dois quadrados; a letra “M” era
representada por uma linha sinuosa lembrando uma onda do mar; a letra “T” representava-
se por uma cruz. Assim, a letra YOD, cujo ideograma ja se havia transformado de serpente
em circulo com um ponto central foi transformando-se paulatinamente na letra “G”. E de
supor-se que o constante exercicio da escrita e o costume que iam adquirindo os “copistas”
de lidar com as letras, levou-os, por desleixo ou por pressa, a mutilarem as letras e os
simbolos. Assim, ao ter que desenhar um circulo e depois colocar um ponto em seu centro,
podemos imaginar, sem esforco, que o “escriba” iniciava o tracado do circulo, partindo da
direita para a esquerda e iniciando com um movimento ascendente. Quando terminava o
tracado do circulo, sem levantar o “calamo”, tracava uma reta até seu centro onde colocava
o ponto. Assim a pratica do desenho foi evoluindo e logo ja nao se preocupavam muito em
fechar completamente o circulo, iniciando a feitura da reta que ia para o centro antes
mesmo da linha circular se encontrar de todo. Dai o aspecto da letra YOD, transformado
em letra “G”.

Mudou-se o feitio grafico do simbolo, mas isto ndo alterou em nada a sua
significacdo simbodlica.

A idéia de Deus, ligada indestrutivelmente a de onisciéncia, trouxe uma nova
transformacao grafica do simbolo. Esta, sim, foi drastica e vazada na interpretacao simplista
de uma figura que mais diretamente causasse impacto a primeira vista. O “G” foi substituido
por um “olho”! A intencado, sem duvida, se baseou na onisciéncia Divina traduzida na
linguagem popular pelo “Deus vé tudo!” Foi por isto que se colocou dentro do DELTA
SAGRADO a figura de “olho”.

A idéia, sem duvida brilhante, possuiu um cunho pratico de levar o espirito do
observador a alcancar, rapidamente, a idéia central da presenca de Deus.

A imagem de um “olho” vigilante, sempre aberto, sempre perquiridor conduz o
Aprendiz, infalivelmente, ao entendimento de que por tras daquela figura ha uma invisivel
presenca! E, além disto, embora nédo acreditemos que tenha havido este propésito, uma
forma de relembrar o periodo em que o homem, segundo nos relatam os estudiosos, possuia
apenas um olho no meio da testa.

23



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Este fato, a par de uma hipotese cientifica, € uma realidade mitologica que pode
ser encontrada em varias passagens da Historia primitiva, principalmente na narrativa
feita em a “Odisséia”, na qual Ulisses, o hero6i grego, em suas andancas, encontra, nas
costas da Sicilia, uma terra habitada por gigantes que possuiam um so6 olho na testa - os
ciclopes - um dos quais, Polifemo, prende a Ulisses e a seus companheiros.

A Mitologia faz referéncias ainda a outros ciclopes, tais como Brontes que forjava
os raios em sua oficina no monte Etna, Esteropes, que os colocava na bigorna e Piracnion
que os martelava a golpes de malho. A palavra ciclope € formada de “ciclos”, que significa
“circulo” e “ops” que se traduz por “olhar”.

O sentido da visao, segundo os cientistas, evoluiu para o aparecimento de mais
dois olhos na face do homem e, com isto o olho primitivo regrediu atrofiando-se até o seu
completo desaparecimento.

Orgaos que se atrofiaram néo sdo raros no corpo humano. A Ciéncia nos informa
de que houve um periodo em que o homem era hermafrodita, isto €, cada individuo possuia
todos os o6rgaos masculinos e todos os orgaos femininos. A evolucao encaminhou, aos
poucos, o homem para a separacao de sexos €, entao, progressivamente nasceram individuos
portadores so6 de 6rgaos masculinos e outros portadores so6 de orgaos femininos. Os 6rgaos
que se atrofiaram deixaram, em cada individuo, seus vestigios. Os mamilos, no homem,
sao rudimentos de seios que, em épocas remotas tiveram a funcao de aleitamento. A prostata
€ hoje um utero rudimentar, mas que, em €pocas passadas, esteve em pleno funcionamento.
Na mulher, o clitoris € atualmente um pénis atrofiado que em primitivas eras cumpriu
totalmente as funcoes deste 6rgao. Vemos, pois, que os 6rgaos rudimentares de que somos
portadores sao lembrancas de eras avoengas. Isto leva os estudiosos a supor que a glandula
pineal, situada profundamente no cérebro, em sua parte mediana anterior e que
desempenha importantissima funcao no equilibrio do sistema glandular, apresentando
ainda hoje, muitos mistérios nao explicados em suas funcoes, leva a supor, diziamos, que
esta glandula pineal seja o resquicio daquele primitivo olho dos ciclopes que se atrofiou
com o aparecimento dos olhos faciais!

Tudo o que acima foi dito, foi para explicar a existéncia deste olho tnico, entao
existente no homem e que tinha, segundo se supoe, propriedades outras, além de enxergar
as coisas materiais. Este olho podia “enxergar” o mundo Espiritual. Era a terceira visao,
que deixou de existir quando do aparecimento dos olhos que hoje temos no rosto. A Teologia
afirma, em varias ocasides, a existéncia de seres invisiveis aos nossos olhos, seres estes
que ela denomina genericamente de anjos; admite, mais, a existéncia das almas das pessoas
que morreram, habitando outras paragens que nao o nosso mundo fisico; a Mitologia nos
fala de gnomos e espiritos da terra e ainda outras criaturas, invisiveis para nos, mas que,
as vezes, se revelam para alguns mortais! Se, pois, ha estas entidades espirituais e estas
criaturas normalmente invisiveis, a sua invisibilidade decorre antes da impossibilidade
que tém os nossos olhos materiais de vé-las, do que mesmo da sua existéncia. Acredita-se
que os primitivos ciclopes podiam ver, com seu Unico olho, estas entidades invisiveis aos
nossos olhos de hoje!

A explicacao disto decorre do fato de que os nossos olhos, que nada mais sao que
orgaos captores das vibracoes luminosas que as recebem e as enviam ao cérebro para sua
apreciacao, s6 podem enxergar ondas luminosas de determinado comprimento.

24



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

As cores que conhecemos, em numero de sete, chamadas cores fundamentais,
sao vibracoes da luz com comprimentos de ondas diferentes que, por isso, sensibilizam de
formas diversas a nossa retina e, enviadas ao cérebro, através do nervo 6tico, se revelam
como vermelho, amarelo; laranja, verde, azul, anil e violeta. Esta, no entanto, cientificamente
comprovado que além destas ondas percebidas por nossos olhos ha outras que sao incapazes
de impressionar a nossa retina porque o seu comprimento de onda nao sensibiliza os
fotons, que sao células da retina. Assim, as ondas ditas infravermelhas ou as chamadas
ultravioletas, ndao sao percebidas pelo olho humano, mas podem ser operadas por
determinadas técnicas em certos aparelhos, que podem entao fazer fotografias, com estes
tipos de ondas, de objetos colocados em plena escuridao e, portanto, invisiveis para nos.
Ha insetos, como as abelhas, que enxergam com a luz ultravioleta, que nao € percebida
pelos olhos humanos. Existem, pois, qualidades de matéria que emitem raios luminosos
com frequéncia vibratoria inferior ao infravermelho e superior ao ultravioleta. Este tipo de
matéria nao pode ser percebido pelos olhos humanos. Quem poderia contestar,
peremptoriamente, o fato de serem as entidades espirituais, invisiveis aos nossos olhos,
constituida por este tipo de matéria?

Anjos, Arcanjos, Serafins, Querubins, Tronos, Potestades, Dominacoes, Espiritos,
Almas, Gnomos, etc. e ele, sao, pois, entidades “materiais” constituidas de matéria muito
mais sutil, muito mais fina do que o tipo de matéria que conhecemos e que afeta ao estado
so6lido, liquido e gasoso. Por esta razao, nao sao por nos percebidos, ndo obstante estarem
junto de nos, trabalhando conosco, orientando-nos, ensinando-nos a todo o momento!

Com uma comparacao grosseira, podemos dar uma idéia de como este mundo
invisivel, apesar de presente junto a nos, nao consegue impressionar as células foticas de
nosso aparelho visual. Suponhamos que nos encontremos em um saldo de cinema onde
esta sendo projetado na tela um filme qualquer. As imagens ali projetadas se movimentam
e este movimento € perfeitamente acompanhado pelos nossos olhos. Suponhamos ainda
que, em dado momento, sem que seja interrompida a projecao do filme, acendam-se todas
as luzes do salao. O que acontece? Deixamos, imediatamente de ver as figuras que
continuam a ser projetadas na tela, nao obstante elas ali continuem a se movimentar
como antes. Por que nao as enxergamos mais? Porque uma causa exterior, ou seja, a luz,
impediu que os nossos olhos captassem aquelas imagens agora de intensidade menor.
Isto € o que acontece com relacao ao mundo Espiritual que nos cerca. Ele existe, esta aqui
mesmo em torno de noés, mas, nossos olhos sao incapazes de reagir as suas vibracoes
luminosas porque elas ou sdo menores do que as ondas infravermelhas ou maiores do que
as ondas ultravioletas. Em resumo, porque ndés nao possuimos a terceira visao!

Esta terceira visao era, segundo se acredita, um atributo normal ao homem
primitivo, isto €, nos ciclopes. Parece, segundo relatos biblicos, que os homens do tempo
de Moisés, apesar de nao serem mais ciclopes, tinham ainda, com certa facilidade, o poder
de enxergar os entes do mundo espiritual. A Biblia é cheia de relatos de “aparicoes” de
anjos e outras entidades do mundo Espiritual que mantinham palestras, davam conselhos
ou exprobravam aos homens. Ainda hoje os espiritistas afirmam que os “médiuns” entram
em contato visual com as entidades do mundo espiritual. Nao sao todos os “médiuns” que
tém esta capacidade. Apenas alguns, ditos “médiuns videntes” € que podem fazé-lo. Talvez
se possa explicar cientificamente esta possibilidade que tém algumas pessoas de “verem”
os espiritos e outras entidades, por uma transitoria alteracdo na quimica dos fluidos
corporais que possa predispor a retina a vibrar de forma a perceber as vibracoes abaixo ou
acima da escala luminosa normal a percepcao dos olhos da maioria dos humanos.

25



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

A possibilidade da terceira visdo, em nos, o comum dos mortais, deve persistir
em estado latente e € isto que nos faz perceber a existéncia de uma entidade superior por
tras da figura do “olho” desenhada no centro do DELTA SAGRADO. Este “olho” €, sem
duvida, um elemento de vigilancia, uma afirmacao da “vigilancia divina” que tudo observa,
tudo sabe € tudo vé e que por isso mesmo obriga ao homem a seguir a sua vontade,
vontade esta que emana no Templo Maconico, envolvendo a tudo e a todos, fazendo-se
respeitada por ser a propria vontade de Deus!

O pensamento filoséfico nos ensina que a “luz espiritual” € mais real do que a
“luz material” mas aquela luz so6 pode ser percebida pela nossa atrofiada terceira visao
que, nao obstante o seu atrofiamento, inconscientemente a “enxerga” e obedece. Assim,
dentro do Templo, cada Macom € um ponto de captacao desta misteriosa “luz espiritual” e,
por isto, forma, com os outros Macons que ali se encontram, uma verdadeira “Cadeia de
Uniao” na qual todos vibram sob os influxos de uma mesma Vontade Superior e refletem,
em conjunto, esta Divina Vontade produzindo os beneficios do amor, da harmonia e da
fraternidade que une todos os obreiros da Oficina.

Sabemos que os trabalhos de uma Oficina Macénica nao tém nenhum valor se
antes deles nao for aberto o “Livro da Lei”, porque nele esta a “palavra” Divina. Da mesma
forma, no “olho” do DELTA SAGRADO esta a “presenca” Divina. Esta “presenca” observa
o Macom néao s6 em seu aspecto exterior, mas, ainda em todo o seu intimo, no recondito de
seu coracao e no amago de sua almal

YOD, “G” ou “Olho”, o simbolo é o mesmo, a sua interpretacao é a mesma, o seu
significado € o mesmo! Ele lembra a presenca de Deus dentro do Templo Maconico, em
toda a plenitude de Seus atributos divinos de perfeicao, igualdade e justica, representados
nos fados perfeitamente iguais do Triangulo e, ainda, a Sua onisciéncia representada no
seu simbolo central!

Terminamos aqui as nossas consideracoes sobre o significado simbolico do DELTA
SAGRADO e estamos certos de que nao erramos quando nos recusamos a fazé-las para os
Aprendizes porque, como se viu, estas consideracdes se restringem, quase que
exclusivamente, ao campo da Filosofa Maconica, do hermetismo da Cabala e do
transcendentalismo do Plano Espiritual, o que era entao, defeso ao Aprendiz, ligado como
estava ainda unicamente aos fenéomenos e as manifestacoes do Plano Material, incapaz,
por isto mesmo, de compreender a beleza e a grandiosidade do Simbolo Sagrado.

Estamos certos de que nao erramos!

O Numero Quatro

A manifestacao do Absoluto, traduzida naquilo que chamamos de “Criacao”,
procedeu do interior para o exterior daquele Absoluto, para exteriorizar-se, de maneira
objetiva, em tudo o que se compoe o Universo.

Vimos nos estudos anteriores, a existéncia do ZERO, simbolizando o Espaco
ilimitado, sobre o qual, ou no qual, “pairava” o Espirito de Deus, ou seja a potencialidade
ainda nao manifestada. Tal potencialidade € a representacao do Pai, no qual se encontram
todas as possibilidades criadoras.

26



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

A presenca do Pai, representada pelo ponto YOD situado no centro do circulo
(ZERO), ¢ a primeira diferenciacao do Absoluto, preparando-se para iniciar o trabalho da
Criacao. Do ponto parte um Raio de Luz Cosmica, que € a manifestacao do Pai, simbolizada
pelo numero UM. Vimos, ainda que este Raio de Luz Césmica se dissocia em DOIS raios
angulares “contrarios” que se afastam progressivamente na involucao. Estes DOIS raios
representam a Mae, ou seja, a Natureza, onde operara a Vontade do Pai. A acao desta
Vontade do Pai sobre a Mae resultara, simbolicamente. na uniao dos naumeros UM e DOIS,
para formarem o TRES, representante simboélico da TRINDADE que é a manifestacao
perfeita e total.

Importante é saber-se que e manifestacao destes trés primeiros Principios se
verificou apenas no campo metafisico e, assim, nao obstante sua verificacao, nada existia
ainda de material. Para que o trabalho da Criacao passasse do terreno da manifestacao
metafisica para o terreno fisico da materialidade, a TRINDADE emanou de Si, através de
vibracoes diferentes, QUATRO elementos basicos a formacao do mundo material.

Estes QUATRO elementos, a que a Biblia se refere como Elohim, sao divindades
para a Teologia. Elohim ¢é o plural de Eloa, palavra hebraica que significa Deus. Esta
palavra € empregada na Biblia de duas maneiras diferentes: acompanhada de um verbo
no singular, designa o verdadeiro Deus. Neste caso, o plural da palavra € um plural por
exceléncia. Ao mesmo tempo, o singular que o verbo conserva, denota a unidade de Deus.
Acompanhada de um verbo ou qualificativo no plural, a palavra Elohim aplica-se, ora aos
deuses estrangeiros, ora aos anjos ou aos homens fortes e poderosos. No campo da Fisica,
no entanto, podemos conceber estes Elohim como sendo os elétrons que se combinam de
diferentes formas constituindo os atomos materiais da grande variedade de corpos quimicos
de que se compoe o Universo. E interessante verificar-se que os elétrons nada mais sao
que manifestacoes imateriais de forca que se “materializa” para formar os atomos, A Quimica
Filosofica de ha muito chamava a atencao para o fenomeno da “desmaterializacao” quando
os atomos materiais eram divididos dando origem a elétrons imateriais.

Assim, temos hoje comprovada nos laboratorios cientificos aquilo que, ate aqui,
tinha sido objeto de nossas cogitacoes filosoficas. Mas, prossigamos no nosso estudo sobre
o numero QUATRO. Os Elohim emanados da TRINDADE foram aqueles a que os antigos
denominavam de QUATRO elementos, ou sejam A Agua, o Fogo, a Terra e o Ar. Os
conhecimentos que hoje possuimos nos informam de que a Agua nada mais e do que a
combinacao do Hidrogénio com o oxigénio; a Terra, uma combustao do Hidrogénio com o
Oxigénio; o Fogo, uma combustao de Hidrogénio em presenca do Oxigénio; a Terra, um
complexo de rochas formado das mais variadas combinacdes e misturas de sais minerais
e o Ar, € uma mistura do Oxigénio com o Nitrogénio. Assim, hoje, ndo podemos, segundo
os conceitos modernos de Quimica, considerar aqueles corpos como “elementos”. Mas, sob
o ponto de vista filosoéfico, esta conceituacao € perfeitamente normal para indicar que tais
elementos sdao Forcas da Natureza e ndo componentes dos corpos. E sob este aspecto que
os temos de considerar em nosso estudo.

Infelizmente nao podemos hoje aceitar os termos filosoficos dos conhecimentos
antigos com a mesma conceituacao que lhes era atribuida. Por isto seremos forcados a
esclarecimentos e comparacoes que possamos justapor estes conceitos - antigos e modernos
- afim de que néo seja prejudicada a nossa interpretacdo. E necessario, porém, que, ainda
que as vezes possam parecer absurdos certos conceitos, nao devemos perder de vista o
fato de que as nossas cogitacoes sao filoséficas e nao materiais.

27



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Diz a Fisica moderna que “Forca é tudo aquilo capaz de produzir ou modificar o
movimento”. Ja a Filosofia nos ensina que “Forga é o Espirito que penetra na matéria causando
nela vibracoes”. A Energia UNA, procedente do Absoluto, se diversifica e toma aspectos
diferentes sendo assim o Espirito, a Vida, etc.

A numerologia prefere nao ver nos QUATRO elementos os Elohim, isto €, nao os
reconhece como Divindade pois estas sdo apenas as TRES que formam a TRINDADE em
seus TRES aspectos. Da-lhes - aos QUATRO elementos - a classificacdo de “Principios”
formadores de todos os elementos materiais.

Os versiculos 26 e 27 do Capitulo 1, do Génesis nos informam que:

Gen. 1, 26 - “Também disse Deus: Facamos o homem a nossa imagem, conforme a
nossa semelhanca: tenha ele, etc., etc.

27 - Criou, Deus, pois o homem a sua imagem, a imagem de Deus o criou; homem e
mulher os criou”.

Segundo o texto biblico o homem € a imagem de Deus conforme a Sua semelhanca.
Isto nos leva a concluir que o homem veio diretamente de Deus e, na Filosofia Maconica,
como na Cabala, o numero QUATRO ¢ o que simbolicamente traduz esta separacao aparente
em que o homem “sai” de Deus. Alias, na Natureza todos os seres vivos provém de outro
ser vivo que lhe é igual ou semelhante. E o “ovo ab ovo” dos filésofos! Na reproducio
agamica vemos uma célula dividir o seu nucleo (cariocinese) e contrair a sua membrana
dividindo assim o seu citoplasma para dar lugar ao aparecimento de duas novas células
iguais. Nos vegetais, assistimos a reproducao pelo simples destacar de um de seus galhos
que, plantado, dara lugar a um outro vegetal semelhante ao primeiro. Assim, o homem
“saiun” de Deus a Sua imagem e conforme a Sua semelhanca.

Enquanto os ntimeros UM, DOIS e TRES, se relacionam com as manifestacées
da Vontade Divina no campo da Metafisica, o QUATRO realiza, no mundo material, aquelas
manifestacoes. O sentimento de Amor que leva o Pai e a Mae a conceberem a idéia de um
Filho, pode ficar apenas no campo das pretensodes enquanto a estes trés elementos - Pai,
Mae e Filho - nao se juntar um QUARTO, ou seja, o elemento capaz de tornar material
aquela ideacao.

A Doutrina Secreta nos ensina que o disco simples € a primeira figura
representativa do espaco absoluto, a segunda é o disco com um ponto em seu centro,
significando a primeira diferenciacao da Vontade Divina; a terceira € a fase em que o ponto
se transforma em diametro, simbolizando a Mae-Natureza, divina e imaculada, no Infinito
Absoluto que abrange todas as coisas. A QUARTA fase se verifica quando uma linha vertical,
dentro do disco, corta ao meio o seu diametro e forma uma Cruz que simboliza que a
humanidade alcancou a Terra. A Cruz nao deve ser encarada, pois, como um simbolo de
morte, mas, antes, como o signo do Comeco da vida humana - o desaparecimento do
circulo, ficando apenas a cruz, representa a queda do homem na matéria!

A Cruz, simbolo da Vida, tem seus QUATRO bracos representando os QUATRO
elementos formadores da matéria. O dualismo da Divindade em seus aspectos imanifestado
e manifestado esta encerrado nos “contrarios” presentes nos QUATRO elementos.

28



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Assim, a Agua, por sua passividade, por sua placidez e por sua umidade, se
antepoe ao Fogo, com a sua ebulicao, com a sua secura; a Terra, pela sua dureza, pela sua
complexidade e por sua extrema densidade, se contrapoe ao Ar, com a sua leveza, com a
simplicidade de seus componentes e por sua minima densidade. Os ocultistas véem as
Trés Unidades Primarias se manifestando na Natureza através dos QUATRO elementos e
fazem o Fogo, do Ar pelo calor, reacdo esta que traz a condensacido em forma de Agua e
esta, em presenca do Fogo, da lugar a formacao da Terra. Esta era, ou €, a explicacao mais
razoavel que eles encontram para, a formacado dos elementos através de sua propria
interacao!

Mais interessante, porém, € a consideracao filoséfica que conduz o problema
para a esfera moral onde da ao Fogo os atributos da “vontade” do ser que se associa ao Ar,
representante do “pensamento”, para darem origem a Agua, simbolo do “desejo” e das
“emocoes” que se manifestam na Terra como “acao” e “dinamismo”.

Adentrando-se no pensamento filosofico temos de ver os QUATRO elementos
como simples envoltérios fisicos dos Elohim da Agua, do Fogo, do Ar e da Terra, entidades
imateriais que os governam. Assim ha que se fazer urna nitida a diferenciacao entre o
elemento e a entidade que o comanda. No homem, estas entidades dos QUATRO elementos
exercem grande influéncia conforme a dominancia que sobre ele exercam. Quando a entidade
do Fogo domina o homem ele se torna violento e irascivel, seu temperamento € conhecido
na Psicologia como sendo “bilioso”; se sao as entidades do Ar que o comandam, ele se
mostra com atributos de inteligéncia e reflexdo, um temperamento dito “sangliineo”; as
entidades da Agua influem no sentido de toma-lo sensitivo e impressionavel, com um
temperamento tipicamente “linfatico”; finalmente, as entidades da Terra outorgam-lhe
caracteristicas de grande atividade e constancia em suas determinacoes. Seu temperamento
€, entao, “nervoso”.

A luta do homem consigo mesmo deve ser no sentido de dominar os QUATRO
elementos inferiores a fim de poder usufruir os beneficios das entidades puras que os
governam e transforma-los em principios superiores, de vibracoes benéficas e harmoniosas
que o elevarao, espiritualmente, até aos paramos da UNIDADE onde ele, integrando-se
novamente no circulo de onde foi originado, possa dizer, como o disse o Mestre Jesus: “Eu
Sou”!

Recomendam os ocultistas que o homem deva exercer a sua inteligéncia,
simbolizada pelo ponto central do circulo onde se intersectam as duas linhas - horizontal
e vertical - que formam os bracos da Cruz, a fim de dominar os QUATRO elementos inferiores.
Indicam o caminho a ser seguido para esta dominancia como sendo a da extirpacao de
todas as paixoes possessivas e grosseiras até chegar-se a impersonalidade, como o meio
de se dominar os elementos inferiores da Agua; os instintos animais deverao ser vencidos
para que sejam dominados os elementos do Fogo; uma concentracao perfeita € recomendada
para a vitoria sobre os elementos do Ar e, finalmente, uma vida fisica racional, onde os
principios de higiene do corpo, um comedimento na alimentacao e uma respiracao adequada,
0 capacitarao a sobrepor-se aos elementos inferiores da Terra!

Simbolicamente, temos o Triangulo como a representacdao do mundo Divino e o
Quadrado € a representacao do Templo de Deus no homem.

29



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Muito mais se poderia falar acerca do simbolismo do numero QUATRO. Ao
Companheiro, contudo, parece-nos que basta o que até aqui ficou dito para ter ele uma
idéia sobre a importancia filosofica do nimero.

O Numero Cinco

Vimos que os QUATRO elementos, envoltorios das quatro Esséncias que os
animam, constituem os principios materiais basicos de que se formam todas as coisas no
nosso mundo fisico. Vimos, ainda, que aquelas Esséncias, atuando sobre cada um dos
QUATRO clementos podem, no homem, agir de forma a moldar-lhe os tipos nao so fisico,
mas, também seu comportamento temperamental.

Quando estudamos o numero DOIS, verificamos que ele preside os “contrarios”
que buscam, até encontrar, o equilibrio. Equilibrio é inércia, inércia é a, negacao da Vida
que €, por si mesma, vibrante e agitada. Os QUATRO elementos, antepondo-se DOIS a
DOIS, conduzem a matéria por eles formada, invariavelmente, para o equilibrio, ou seja,
para a morte! Em uma conceituacao biologica ja foi dito que: “A morte é o equilibrio entre o
anabolismo e catabolismo”!

Assim, para que um corpo se mantenha vivo nao bastam as QUATRO Esséncias
que presidem os elementos que o formam. E necessaria a presenca de uma QUINTA-
ESSENCIA capaz de evitar que os QUATRO elementos se equilibrem, se neutralizem e
“morram”, enfim!

E o numero CINCO que preside a esta Energia capaz de manter em vibracdo os
elementos primarios. A Biblia nos implica, simbolicamente, no Capitulo segundo do Génesis,
o aparecimento desta QUINTA-ESSENCIA. Diz ela:

Gen. 11, 6 - “Mas uma neblina (AR e AGUA) subia da TERRA (pela acdo do calor,
ou seja FOGO) e regava toda a superficie do solo

7 - “Entao formou o Senhor Deus ao homem do pé6 da terra e lhe soprou nas
narinas o folego da vida, e o homem passou a ser uma alma vivente”. (Os paréntesis
Sa0 Nossos)

Vemos, entao, que o homem foi formado com os QUATRO elementos ja nossos
conhecidos, mas ainda assim, continuava matéria inerte, sem vibracao, sem vida. Soprou-
lhe, entdao, o Senhor, “nas narinas, o alego da vida”. O Senhor adicionou as QUATRO
esséncias contidas nos elementos, mais uma, a QUINTA esséncia e, entao, ele (0 homem)
“passou a ser uma alma vivente”.

A Esséncia numero CINCO ¢ o Espirito de Deus, capaz de nao permitir que os
QUATRO clementos se equilibrem. Assim, enquanto com eles coexistir a QUINTA esséncia,
a vida estara nele presente e suas forcas nao serao capazes de se neutralizar DUAS a
DUAS.

30



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Esta Quinta Esséncia € o halito, a respiracdao que mantém a Vida, que permite ao
ser manifestar-se como um ser vivo e que une o Espirito de Deus que, simbolicamente,
conforme narra a Biblia, lhe foi transmitido através de um “soro” em suas narinas, “sopro”
este que constitui o “folego da vida”. Feito de barro ele era matéria inerte. Recebido o “soro”
do “folego da vida”, tornou-se uma “alma vivente”.

O simbolismo desta passagem biblica € muito grande. Ao afirmar, o texto biblico,
que “Entao formou o Senhor Deus ao homem do pé da terra”, esta, simbolicamente, afirmando
que o corpo material do homem é composto dos QUATRO elementos primarios que presidem
a formacao dos corpos fisicos. Com efeito, sabemos hoje que o corpo humano € constituido
de quase 90% de Agua. Os 10% restantes sao formados de substancias sélidas representadas
por sais minerais e substancias organicas sendo estas, em ultima analise, constituidas,
também, por elementos quimicos. Sais minerais e elementos quimicos sdo, precisamente,
os componentes que, em proporcoes adequadas, formam a Terra. Além disto, a funcao
organica nao se realiza sem o fenéomeno da oxidacao, ou seja, sem a presenca do calor, um
dos atributos do Fogo e, finalmente, a oxidacao necessaria so se faz em presenca do Ar.
Sabemos, também, que nado basta a simples reunido destes QUATRO elementos para
comunicar ao corpo a caracteristica de “ser vivo”. Com efeito, uma pessoa que acaba de
morrer, possui todos os elementos acima enumerados, mas, agora, ja nao € mais ser vivo!

Ha, entao, que se considerar a existéncia de um QUINTO elemento capaz de
permitir que os QUATRO outros adquiram a condicao de vitalidade. Este QUINTO elemento
€ a Energia UNA, o “sopro” que causa o “folego da vida”, e que, retirado do homem o
transforma em um cadaver!

Vemos, entdo, que o homem vivo € formado de CINCO elementos e a sua
representacao simbolica, na Filosofia Maconica, € o Pentagrama ou Estrela Flamigera, o
simbolo do Companheiro Macom.

Ela indica que o Companheiro atingiu, em seus estudos, o conhecimento do
Plano Astral ou Espiritual. Para alcancar a este Plano teve ele de empreender CINCO
viagens e agora consegue apreciar a “Verdadeira Luz”, a “Luz Espiritual” e com ela pode
perceber novos horizontes de generosos sentimentos que devem ser exaltados e, por isto,
despreza o egoismo como um sentimento abominavel A Estrela Flamejante, ainda que nao
seja tao brilhante quanto o Sol, € a principal Luz de uma Loja. Sua luz € suave e sem
irradiacoes resplandecentes. Por isto mesmo, nao ofusca os olhos do Companheiro que
pode trabalhar tranquilo na conquista do novo Plano Espiritual. Ela representa a virtude
da Caridade, pois, espalhando luz (ensino) e calor (conforto) nos ensina a praticar o BEM
em todos os lugares a que esta Caridade possa alcancar. O simbolismo da Estrela
Flamejante, que € a representacao do homem, tem importancia capital na posicao em que
a Estrela esta disposta. Assim, quando colocada com uma ponta para cima, representa o
homem espiritualizado. Nesta posicao, as duas pontas inferiores da Estrela representam
as pernas afastadas do homem; as duas pontas laterais representam seus bracos abertos
e a ponta superior representa a cabeca.

Os QUATRO membros do homem estao assim simbolizados e, também, a cabeca
que os governa como centro das faculdades intelectuais, e que € sede da inteligéncia,
atributo espiritual, e que domina o quaternario de elementos materiais. Colocada entre as
figuras do Sol e da Lua, significa que a inteligéncia e a compreensao por ela indicadas
procedem da Razao e da Imaginacao.

31



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Representando o homem, considerado como uma miniatura do mundo, ela
corresponde ao Microcosmo. Simbolo do Companheiro Macom, ela, com sua ponta voltada
para o alto, lembra-o ereto, de cabeca erguida para o céu de onde lhe vem a Verdadeira Luz
que, encontrara nele vibracoes adequadas, preparadas por estudos e meditacoes
apropriadas, oferece-lhe faculdades especiais, armando-o de novos sentimentos que em
contato com as vibracdes sutis de um novo mundo espiritual, dantes inteiramente
desconhecido para ele, o fazem sentir um novo ser perfeitamente integrado na harmonia
do Macrocosmo!

A Estrela Flamejante “é o emblema do génio que eleva as grandes causas. E a
imagem do fogo sagrado que abrasa a alma de todo homem que, resolutamente, sem
vaidade, sem baixa ambicao, vota a sua vida a gloria e a felicidade da Humanidade”!
Seu simbolismo iniciatico se refere ao homem evoluido, possuidor de poderes psiquicos,
coroado de brilhante inteligéncia e cujos trabalhos estao voltados para a especulacao de
campos superiores. E por isto que ela se mostra como uma Estrela Flamejante. O
pentagrama simples (nao flamejante) €, também, uma representacao do homem, mas de
um homem nao iniciado que nao pode retirar do reservatorio eterno aquelas forcas novas
que o auxiliem em sua elevacao para as esferas mais altas da espiritualidade!

O verdadeiro Iniciado acha-se em intima comunhao com as luzes superiores e
eternas, pode penetrar, espiritualmente, em outros mundos e possuir, assim, os dons da
clarividéncia.

Colocada com a ponta voltada para baixo, a significacao simbolica da estrela é
completamente diferente. Comeca por nao ser flamejante, pois nao distribui luz e nem
dispensa dotes de inteligéncia. A sua ponta voltada para baixo representa os 6rgaos sexuais
do homem, o que vale dizer que se trata de um homem inteiramente materializado, com
predominancia do sexo. Voltado para as preocupacoes do mundo da matéria, esquece-se
do mundo do Espirito. E um ente atrasado, facilmente corruptivel, egoista, incapaz de
praticar acoes nobres!

Vimos, entdo, que o homem ¢é formado de CINCO componentes, sendo quatro
elementos inertes e um Espirito que vivifica todo o conjunto. Este QUINTO elemento
espiritual, que vivifica o homem € a representacao do poder Criador nos mundos divino,
intelectual e material. O corpo fisico do homem colhe informac¢oes do mundo exterior onde
ele vive através de CINCO sentidos que exercem, cada um deles, influéncia sobre pontos
essenciais para o conhecimento do Espirito. Assim, o tato influi nas relacées do corpo
fisico; o paladar liga-se aos instintos, o olfato relaciona-se com o corpo dos desejos; a
audicao afeta o corpo mental e a visao estimula a vontade.

Estes CINCO SENTIDOS interligam-se as CINCO FUNCOES da vida vegetativa,
ou sejam: respiracao, digestao, circulacao, excrecao e reproducao.

O CINCO é o numero que comanda a vida animal em todas as suas manifestacoes
ficando todo o conjunto vital dominado pela expressao maxima do desenvolvimento do “Eu
sou”!

O Companheiro Macom esta, pelo seu grau, pela sua idade maconica e pelo
numero de pancadas dadas, pelo Veneravel, sobre a espada, quando de seu juramento, no
ato da Elevacao, capacitado a estudar e entender o simbolismo do numero CINCO.

32



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

O Evangelho de Sao Joao, em seu Capitulo XXV, relata a parabola do “Servo fiel”
que recebeu de seu patrao a importancia de cinco talentos para com eles operar durante a
viagem que faria o amo. Homem trabalhador e diligente aplicou os talentos em transacoes
varias e conseguiu com isto duplicar o seu numero. Em sua volta, o amo pediu-lhe conta
do dinheiro e ele entregou-lhe os dez talentos dizendo-lhe que havia diligenciado para que
crescesse o capital que lhe fora confiado. O amo agradeceu-lhe e premiou-lhe chamando-
o de servo fiel.

Os CINCO talentos da parabola podem ser aplicados, pelo Macom, como sendo
os CINCO sentidos que lhe foram confiados pelo Absoluto. Resta diligenciar, através de
estudos e meditacoes, para que eles crescam e rendam cem por cem, conforme fez o servo
com os talentos. Ao Companheiro compete este servico. Entregar-se, afanosamente ao
estudo de todos os mistérios do grau. Diligenciar, através da meditacao, para que
compreenda o simbolismo da Filosofia Maconica a fim de que nao seja um simples
“freqientador de Loja”.

Os tempos modernos tém feito com que os homens, entregues a um sem numero
de afazeres, se esquecam de sentar-se para meditar um pouco todos os dias. Assim, ele
vai-se brutalizando, materializando e esquecendo-se das coisas Superiores. E mister
diligenciar no sentido de se entregar um pouco ao transcendental afim de que possa burilar
0 seu espirito e aprimorar os seus costumes. A Maconaria € uma escola onde todos tém de
aprender alguma coisa todos os dias. Nela, o obreiro diligente tem oportunidade de
desenvolver os seus conhecimentos no sentido de poder responder a inimeras questoes
que se lhe apresentam e que, muitas vezes, exigem-lhe uma resposta imediata.

O campo de trabalho do Companheiro Macom € o Plano Espiritual. Nele nao ha
mais oportunidade para lavrar a Pedra Bruta, pois que o seu trabalho agora € o de cinzelar
a Pedra Cubica afim de que ela se apresente sem arestas e perfeitamente capaz de servir a
grande construcdo do Templo simbodlico que a Maconaria, através de seus adeptos, se
propode a construir em honra do Grande Arquiteto do Universo. Estudo e meditacao séao as
metas que devem nortear o trabalho do Companheiro durante todo o seu tempo de servico!

O Numero Seis

A um observador ja experimentado, como deve ser o Companheiro Macom,
ressalta, a simples vista do numero SEIS (6), um importante aspecto de seu simbolismo.
Com efeito, lembrando-se de que o ZERO representa o Espaco Absoluto e, mais, de que o
circulo é a representacao material desse Espaco, temos, no SEIS a representacao simboélica
do Microcosmo, ou seja, o homem, cujas limitacoes estao representadas no circulo.

Ser dotado de inteligéncia, o homem é um reflexo da Sabedoria do Absoluto. Sua
inteligéncia tem o dom de mostrar-lhe sua origem e de lembrar-lhe, sempre, de que ele é
uma criatura de Deus, vindo de paragens elevadas para as quais devera voltar um dia,
quando conseguir um desenvolvimento espiritual adequado!

33



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Tal desenvolvimento, capaz de proporcionar-lhe a ventura de ascender a um
Plano Superior, livre de todos os percalcos do Plano Material, cria, em sua consciéncia um
insopitavel desejo de melhorar sua norma de vida, de desenvolver seus sentimentos
altruisticos e de ansiar pela ascensao rapida em busca de paramos mais altos!

Todos estes propositos elevados, todo este desejo de ascensao estao,
simbolicamente, representados pelo apéndice que se vé a esquerda do circulo que forma o
SEIS (6) e que tem o sentido de baixo para cima procurando alcancar o Plano Superior.
Esta € uma das sutilezas que passam despercebidas para os profanos mas que nao deve
deixar de chamar a atencao do Iniciado tao logo alcance ele a Elevacao e se dedique, como
é exigido aos Companheiros Macons, ao estudo da simbologia dos numeros.

Ha, ainda, um aspecto simbolico muito mais elevado a ser estudado no numero
SEIS. E a Estrela de David, emblema do Poder Divino e da fraqueza humana. O Hexagrama,
que se encontra suspenso no dossel do Trono do Veneravel Mestre de uma oficina Macoénica,
¢ formado por dois triangulos que se entrelacam, tendo um o seu vértice voltado para
cima, enquanto o outro esta com o vértice voltado para baixo. Isto forma uma Estrela de
SEIS pontas conhecida como Estrela de David.

O triangulo, como se sabe, € a representacao simbolica da Trindade Divina em
seus trés aspectos. E o Triangulo que esta com o vértice voltado para cima que representa
esta Trindade Absoluta.

O homem é regido por sete Principios que, na Maconaria, sao representados
pelos sete componentes de uma Oficina. Destes seis Principios, trés representam o Ego (a
natureza superior do homem) e que € conhecido normalmente como alma. Estes trés
Principios sdo, também, representados pelo triangulo de vértice para cima e correspondem:
o Primeiro Principio, a Vontade Espiritual, que ocupa o Plano Espiritual e € simbolizada,
na Loja Maconica, pelo Veneravel Mestre; o Segundo Principio € o Amor Intuicional, situado
no Plano da Intuicao e € simbolizado pelo Primeiro Vigilante; o Terceiro Principio € a
Inteligéncia Superior, ocupa o Plano Mental Superior e tem seu simbolismo no Segundo
Vigilante.

Estes trés Principios, conforme ficou dito, sao representados pelo Triangulo
Superior e simbolizam o Macrocosmo, que € o Universo como um todo organico, em oposicao
ao Microcosmo que € Ser humano. O homem ¢€ o reflexo de Deus e, por isto, podemos dizer
que o Microcosmo € o reflexo do Macrocosmo. Vimos os Principios que constituem aqueles
aspectos superiores que também se encontram no homem, representados, simbolicamente,
no Triangulo de vértice para cima e, ainda, nas trés Luzes da Oficina. Vejamos agora os
Principios que agem no homem em seu aspecto microcosmico e as respectivas
representacoes simbolicas pelos Oficiais da Loja: o Quarto Principio € a Mente Inferior,
que se desenvolve no Plano Mental Inferior e €, na Loja, representado pelo Primeiro Diacono;
o Quinto Principio € o das Emocoes Inferiores, que se localizam no Plano Astral e €
representado pelo Segundo Diacono; o Sexto Principio €, finalmente, o correspondente ao
Duplo Etérico e situa-se no Cobridor Interno do Templo.

Estes aspectos do Microcosmo sao representados pelo Triangulo que tem o seu
vértice voltado para baixo. Dissemos, linhas atras, que os dois Triangulos se entrelacam
para formar a Estrela de SEIS pontas.

34



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

A representacao simbolica desta Estrela € muito importante, pois ela representa
as das faces da existéncia e conhecidas pelo homem, ou seja: o Mundo Fisico e o Mundo
Espiritual. Assim, ela simboliza, com seus dois triangulos entrelacados, a unidade do
Espirito e da Matéria. E, ainda, o simbolo de Deus que reina sobre o Macrocosmo € o
Microcosmo.

O Hexagrama tem, no seu triangulo de vértice para cima, a representacao do
BEM, enquanto que o que tem o seu vértice para baixo simboliza o Mal. O entrelacamento
dos dois triangulos, no entanto, traz o equilibrio e reafirma a sentenca de Hermes: “O que
esta embaixo é como o que estd em cima’.

Outras representacoes sao atribuidas ainda aos dois triangulos: as forcas
ascendentes e descendentes; os principios masculino e feminino e, ainda, a atividade e a
passividade. No centro da Estrela formada pelos dois triangulos, que representam os mundos
Espiritual e Material, ha um campo, poligonal que representa o mundo subjetivo do homem,
onde ele se coloca como o veiculo das manifestacoes dos dois mundos: o Superior e o
Inferior. Esta sera, entao, a interpretacao completa do simbolismo da Estrela de SEIS
Pontas.

Toda Loja Maconica possui, entre seus emblemas, uma “Pedra Bruta”, que fica
ao lado do Altar do Primeiro Vigilante e uma “Pedra Cubica”, junto ao Altar do Segundo
Vigilante. A primeira, cheia de arestas e reentrancias, nao possuindo uma forma definida,
representa as agruras e asperezas do mundo profano que com suas incompreensoes e
dificuldades nada concorre para construir de ttil e harmonioso e isto porque os ideais do
mundo profano, simbolizados na Pedra Bruta, nado se justapdéem, nao se coaptam, nao se
ajustam aos ideais de outras Pedras Brutas!

A segunda, situada junto ao Altar do Segundo Vigilante, € uma Pedra Cubica, de
faces perfeitamente lisas e iguais que simboliza o paciente trabalho dos Companheiros
Macons que se ocuparam no seu esquadrejamento e em seu polimento, com esmero, evitando
que ela se apresentasse com quaisquer arestas contundentes Com Pedras Cubicas,
perfeitamente ajustaveis umas as outras, toma-se possivel qualquer construcao. A Pedra
Bruta simboliza o homem profano, cheio de preocupacoes, de interesses, de egoismo, que
labuta na sociedade, num dia, a dia de esforcos e frustracoes, de glorias e Universo, Templo
este a que todos nos, os Macons nos propusemos! Quando se considera apenas o homem,
tomando-o como um mundo em miniatura - o Microcosmo - seu simbolo € a Estrela
Flamejante. Quando, porém, se quer simbolizar o mundo em toda a sua extensao infinita,
a Estrela de SEIS pontas - o Hexagrama - formada pelos dois tridangulos entrelacados e
invertidos sera o seu simbolo.

Mas nao se pode perder de vista que o Hexagrama representa, em seus dois
triangulos, os aspectos espiritual e material do homem, e o seu entrelacamento simboliza
a interligacao destes dois aspectos, prevalecendo a tendéncia natural de anseio de elevar-
se. A este respeito convém lembrar aqui o que diz Leadbeater:

35



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

“A evolugdao do homem é realmente o desenvolvimento do Ego ou Eu superior, mas
na imensa maioria das pessoas da atual etapa do progresso humano, o Ego esta
ainda na infdancia, pois ainda ndo se despertou para a verdadeira e deliberada
vida do homem em seu préprio plano, nem se apercebeu do que pode aprender
mediante sua encarnacao nos planos inferiores. No transcurso do tempo e depois
de muitas encarnagoes, os trés principios superiores se desenvolvem gradualmente,
e o0 homem vai conhecendo cada vez mais sua essencial natureza divina”.

Lavrar a Pedra Bruta e trabalhar na Pedra Cubica sao expressoes simbolicas
usadas na Maconaria para indicar que o Aprendiz e o Companheiro Macons devem se
dedicar ao estudo de toda a simbologia mac¢onica, porque € nela que se encontra a verdadeira
razao do Ideal Maconico que deve ser cultuado com dedicacao pelos Macons a fim de que
se possa conseguir o progresso espiritual da humanidade!

Sete, Oito e Nove

“O Aprendiz inicia suas meditagoes pela Unidade e pelo Bindrio para demorar no
Temdrio, antes de conhecer o Quaterndrio, cujo estudo é reservado ao Companheiro.
Este parte do numero quatro para deter-se no cinco, antes de abordar o seis e
preparar-se para o estudo do Sete. Pertence ao Mestre o estudo detalhado do
Setenario aplicando o método Pitagorico aos numeros mais elevados.”

(Do Ritual Moderno)

O Numero Sete

Chegamos agora a um numero verdadeiramente sagrado e misterioso, o “ntumero
dos numeros” numero perfeito a que “Deus abencoou e amou mais do que todas as coisas
sob o Seu trono”, conforme ensina a doutrina hebraica e que a Cabala e o Ocultismo
consideram como o maior e o mais importante de todos os numeros.

O verdadeiro Mestre Macom deve ser senhor de todas as sutilezas contidas no
simbolismo do numero SETE, a fim de que possa aplicar o seu simbolismo transformando-
o em realidade. Ha, assim, necessidade de estudo e, principalmente, de meditacao para
que cada um possa tirar suas proprias ilacoes e aplica-las em proveito proprio, de seus
Irmaos e da Sociedade profana, elevando destarte o bom nome da Maconaria e desfazendo
os equivocos e esclarecendo as insinuacoes maldosas que contra ela assacam seus inimigos
gratuitos e irresponsaveis!

36



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

O Ritual do Mestre Macom conclama, no final da Segunda Instrucao, a necessidade
deste estudo e indica qual € o objetivo dos Mestres:

“Ven.'. - Meus Veneraveis Irmaos, eis o nosso objetivo: Esforcai-vos, como Mestres
simbodlicos, em transformar o simbolo em realidade”.

E adverte:

“Nunca desejeis ser apenas titulares de diplomas nem portadores de insignias.
Metamorfoseai-vos em VERDADEIROS Mestres, isto é, naqueles que, pelo
pensamento e pela a¢do se encontram no caminho da Verdade”.

O caminho da Verdade €, pois, o verdadeiro objetivo do Mestre Macom. Para se
alcancar este caminho ha que se perseguir, através de um estudo sério, consciencioso e
perseverante onde esta a Verdade, qual € a Verdade, o que € a Verdade.

Houve uma ocasido em que o homem esteve a pique de saber exatamente o que
€ a Verdade, mas, esta ocasiao foi perdida pela insensatez e pelo desinteresse proprios dos
homens. A Biblia nos relata assim o fato:

Joa. XVIII, 37 - “Entdo, disse Pilatos: Logo tu és rei? Respondeu-lhe Jesus: Tu
dizes que eu sou rei. Eu para isso nasci e para isso vim ao mundo, a fim de dar
testemunho da verdade. Todo aquele que é da verdade ouve a minha voz’.

38 - “Perguntou-lhe Pilatos: Que é a Verdade? Tendo dito isto, voltou aos judeus e
lhes disse: Eu ndo acho nele crime algum’”.

Hoje sabemos que, talvez, o momento mais importante da vida do Mestre Jesus
tenha sido aquele instante que se seguiu a célebre pergunta que, ainda hoje, preocupa a
humanidade: Que € a Verdade? Impensadamente, desinteressadamente, estupidamente,
volta-se Pilatos para o povo, logo apos ter feito a mais importante de todas as perguntas e
a fez para aquele que era o Ginico capaz de respondé-la, mas, lamentavelmente, nao esperou
pela respostal Este seu gesto fez a humanidade continuar a inquirir: “O que é a Verdade?”
E até hoje ndo conseguiu uma resposta satisfatoria que s6 o Mestre Jesus poderia ter
dado!

Por isto, a Maconaria e muitas outras Sociedades filosoficas andam, através de
estudos, pretendendo descobrir o que € a Verdade.

O estudo do numero SETE, pelo Mestre Macom, deve iniciar-se na lenda da
morte do Mestre Hiram Abiff. Seu assassinato ja comporta em composicao numeérica para
profundas cogitacoes. Dois elementos primordiais da Sociedade Maconica - a Virtude e a
Sabedoria - estao sempre em constante perigo, ameacadas que sdo por Trés inimigos
perigosos ou sejam: o fanatismo, a ignorancia e a ambicao “dos Macons que nao sabem
compreender a finalidade da Maconaria, nem se devotam a sua Sublime Obra”!

37



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Ja estudamos as contradicoes do numero DOIS e as exceléncias do numero
TRES e vimos que elas se podem equilibrar no niumero CINCO, pois, como veremos,
consolidam-se no numero SETE.

TRES, CINCO e SETE sao os numeros sagrados propostos a meditacao dos
Aprendizes, Companheiros e Mestres. Estes numeros estao, simbolicamente, ligados as
dimensées do tumulo do Mestre Hiram, que tinha TRES pés de largura, CINCO de
profundidade e SETE de comprimento. Ali, segundo ensina o nosso Ritual, “encerra o
segredo da Grande iniciacao, que so6 € desvendado pelos pensadores capazes de conciliar
os antagonismos pelo ternario, conceder a quintesséncia disseminada pelas exterioridades
sensiveis e de aplicar a lei do setenario ao dominio da realizacao”.

Ja nos referimos, quando estudamos o niimero TRES, aos antagonismos por ele
equilibrados até tornarem-se perfeicao. Vimos, também, ao estudarmos o numero CINCO,
que a Energia do Absoluto, ou seja, a Quintesséncia, preside aos QUATRO elementos
dando-lhes as caracteristicas de vida. Veremos, no presente estudo, como aplicar a lei do
SETENARIO ao dominio da realizacao.

Vejamos, pois, as propriedades intrinsecas do numero SETE. Este estudo, para
sua melhor compreensao, implica em aspectos historicos que deverao ser focalizados e
para isto vamos seguindo o nosso Ritual e nos valendo dos ensinamentos de Jorge Adoum,
em sua magnifica obra. Partindo-se das SETE silharias (enxilharias) construidas pelos
caldeus na torre de Babel, temos, de imediato, um simbolismo a ser considerado. Silharia
€ uma obra feita com silhar, ou seja, pedra lavrada e aparelhada usada na formacao e
revestimento de paredes. O silhar €, geralmente, quadrado, mas pode ser cubico, como
nos diz o Ritual. Assim, vemos que, no relato, se faz referéncia, ainda que simbélica, ao
trabalho dos Companheiros que sao, na Maconaria, os encarregados de lavrar e polir as
pedras para a construcao do Templo Ideal que se pretende construir a Gléria do Grande
Arquiteto do Universo.

Informa ainda, o Ritual, que as enxilhanas eram cubicas e em numero de SETE.
E uma alusao ao SETENARIO, ntimero perfeito, que aproxima o homem esclarecido por
sua inteligéncia e pela pureza, de sua consciéncia, do Absluto. Tendo SETE enxilharias, a
Torre de Babel se propunha a ligar a Terra ao Céu, ou seja, o Plano Material ao Plano
Espiritual, o homem a Deus!

O proposito dos caldeus, em construindo esta torre, era o de nao serem espalhados
por toda a terra:

Gen. XI, 4 - “Disseram: Vinde, edifiquemos para nés uma cidade, e uma torre cujo
topo chegue até aos céus, e tomemo-nos célebre o nosso nome, para que nao sejamos
espalhados por toda a terra”.

O simbolismo da Torre de Babel € guardado, na Maconaria, no emblema existente
no Painel do Aprendiz, na figura da Escada, de Jacob. O significado € o mesmo, eis que os
propositos dos construtores da Torre era o mesmo que foi visto, em sonhos, por Jacob, ou
seja, a ligacao da Terra e o Céu. Diz a Biblia:

38



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Gen. XXVIII, 12 - “E sonhou (Jacob): Eis posta na terra uma escada cujo topo
atingia o céu e os anjos de Deus subiam e desciam por ela”.

De qualquer modo, em ambos os textos, nota-se o desejo de ligacao entre os
homens e Deus. No primeiro, sdo os homens que sobem aos céus, no segundo, sao 0s
anjos de Deus que descem a Terra! O grande proposito do Mestre Macom deve ser exatamente
o de estabelecer, através da compreensao, da fraternidade, da igualdade, da perfeicao
enfim, a ligacao entre os homens e Deus. Esta ligacao se fara com a interacao dos DOIS
triangulos invertidos e entrelacados que formam a Estrela de David e a forca que
movimentara esta uniao sera a da energia do mundo subjetivo do homem, simbolizado no
poligono interior daquela Estrelal

As SETE enxilharias estavam, cada uma delas, dedicada a um dos luzeiros celestes
principais até entao conhecidos: Sol, Lua, Marte, Mercurio, Jupiter, Vénus e Saturno, que,
segundo acreditavam os Magos, constituiam os SETE Ministérios que compartilhavam do
governo do mundo.

A importancia destes luzeiros (preferimos este termo a “astros”, porque hoje
sabemos que deles, apenas o Sol € um astro, sendo os outros cinco, planetas e a Lua um
satélite) se assentava no fato de que eles eram moveis, enquanto que as outras estrelas
quedavam-se fixas no firmamento.

O simbolismo da Torre de Babel e dos Luzeiros nela representados pelas SETE
enxilharias, ou comodos cubicos, pode ser interpretado como sendo: a torre, a “causa
primeira”, de onde tudo provém e os seus planos (comodos superpostos), as “causas
secundarias” que organizam o Universo.

Os versiculos de numero 5 a 31, do Capitulo I, e versiculo 2, do Capitulo II, do
Génesis, nos informam que a criacao do mundo foi feita em seis dias, tendo sido reservado
o SETIMO dia para o descanso do Criador. Estes SETE dias, correspondem a SETE épocas
de duracao indeterminada, durante as quais a Energia do Absoluto agiu sobre os quatro
elementos para construir toda a matéria que hoje conhecemos.

Quando de nosso estudo sobre o numero SEIS, tivemos oportunidade de dizer
que o homem ¢é regido por SETE Principios que, na Maconaria, sdo representados pelos
SETE componentes de uma Oficina. Depois disto falamos de SEIS Principios, em ordem
descendente de sua importancia, comecando pela Vontade Espiritual e terminando no
Duplo Etérico. Naquela ocasido silenciamos sobre o SETIMO Principio porque niao era
chegada a hora de se fazer sobre ele uma explanacao. Agora, podemos revelar este SETIMO
Principio como sendo o Corpo Fisico, que age no Plano Fisico Inferior e € simbolicamente
representado pelo Cobridor Externo do Templo. E o Principio que comanda o homem com
todas as suas deficiéncias, as suas falhas e as suas aparentes imperfeicoes. A funcao do
Cobridor Externo do Templo simboliza muito bem este homem material do Plano Fisico,
pois que aquele Oficial tem a obrigacao precipua de vigiar a entrada do Templo para evitar
que dele se aproximem os profanos que podem, com a sua presenca, perturbar os trabalhos
e conspurcar o recinto Sagrado. Também o homem fisico, que pretende se livrar de suas
imperfeicoes, de seus vicios e de suas paixoes, tem de constantemente vigiar para nao ser
assaltado pelos naturais inimigos do Espirito e que procuram impedir o seu progresso e a
sua ascensao para Planos mais elevados!

39



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

O Senhor Jesus exortou, muitas vezes, a necessidade de uma constante vigilia:
Mat. XXV, 13 - “Vigiai, pois, porque ndo sabeis o dia nem a hora”.

XXVI, 41 - “Vigiai e orai, para que ndo entreis em tentac¢do, o espirito na verdade
esta pronto, mas a carne é fraca’.

O corpo fisico do homem esta, pois, inteiramente vulneravel as coisas mas e €
por isto que ele necessita de estarem permanente vigilia! O numero SETE € um numero
sagrado porque representa a reuniao da Trindade Superior que age sobre o Quaternario
elemental. Assim, ele simboliza o homem com todas as suas possibilidades de evolucao. O
Iniciado pode e deve persistir para que se desenvolvam nele os SETE centros magnéticos
que lhe permitirao atuar nos SETE mundos. Estes SETE centros magnéticos correspondem
a idade maconica do Mestre e eles sao chamados no Apocalipse de SETE igrejas sob a
protecao dos SETE anjos do Senhor.

O campo poligonal que se vé na Estrela de David, completa com os SEIS campos
constituidos por suas seis pontas, os SETE Principios que regem o Mundo Macroscopico.
E interessante notar-se que este numero SETE representa a harmonia que resulta do
equilibrio estabelecido por elementos dessemelhantes. Na Estrela de David, a ponta superior
recebe, cabalisticamente, o numero QUATRO. A ponta superior direita, tem o numero
DOIS; a ponta inferior direita recebe o numero SEIS; o vértice do triangulo que esta voltado
para baixo, tem o numero TRES; a ponta inferior esquerda, recebe o numero CINCO e,
finalmente, a ponta superior esquerda, tem o numero UM. O SETE, situado no poligono
central, equilibra todos eles elementos dessemelhantes, que se opoem dois a dois, formando,
sempre, aquele naumero. Assim, 1 + 6 (pontos superiores esquerda e inferior direita) = 7; 2
+ 5 (ponta superior direita e ponta inferior esquerda) = 7; 3 + 4 (vértices superior e inferior
dos triangulos) = 7.

A ultima destas somas implica em duas importantes formas simbodlicas da
Maconaria: o Triangulo e o Tetragrama. Ja vimos, quando estudamos o Delta Sagrado, que
ele é constituido por um triangulo equilatero, que tem em seu centro o YOD, o tetragrama
IEVE! “Com o SETE, o Iniciado (UM) domina as DUAS forcas da alma do mundo, afirma-se
em sua Trindade (TRES) equilibra-se nos dois triangulos (SEIS) e por ultimo faz a funcéo
de Deus Criador com o numero SETE”.

Jorge Adoum escreve, em “O Mestre Macom e seus Mistérios” que:

“O numero SETE entra em todas as circunstancias da vida, rege o desenvolvimento
do homem e os acontecimentos do mundo, material e moralmente:

1° A mulher tem, todo més, um periodo de 14 dias (duplo de SETE) em que
pode ser fecundada e outro estéril;

2° Até SETE horas, depois, de nascido, nao se sabe se o novo ser € apto para
a vida;

3° Aos 14 dias (duas vezes SETE) os olhos da criatura podem seguir a luz;

40



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

4° Aos 21 dias (triplo de SETE), volta a cabeca impelido pela curiosidade;
5° Aos SETE meses saem-lhe os primeiros dentes;

6° Aos 14 meses (duas vezes SETE) exprime seus pensamentos por meio da
voz e o gesto; anda;

7° Aos 21 meses (trés vezes SETE), tem mais precisao na expressao de seus
pensamentos e gestos;

8° Aos SETE anos rompem-lhe os segundos dentes (segunda denticao);
9° Aos 14 anos (duas vezes SETE), desperta-se nele a energia sexual;

10° Aos 21 anos (trés vezes SETE), chega a puberdade e esta fisicamente
formado;

11° Aos 28 anos (quatro vezes SETE), cessa o desenvolvimento fisico e comeca
o espiritual;

12° Aos 35 anos (cinco vezes SETE), chega ao maximo de sua forca e
atividade;

13° Aos 42 anos (seis vezes SETE), chega ao maximo de sua aspiracao
ambiciosa;

14° Aos 49 anos (sete vezes SETE), chega ao maximo da discricdo e comeca a
decadéncia fisica;

15° Aos 56 anos (oito vezes SETE) atinge a plenitude do intelecto;

16° Aos 63 anos (nove vezes SETE) prevalece a espiritualidade sobre a
matéria;

17° Aos 70 anos (dez vezes SETE), inicia-se a inversao mental e sexual, e o
homem se toma, como se diz vulgarmente, “crianca”.

Eis algumas ligacoes extraordinarias do numero SETE com o desenvolvimento
do ser humano! Como se pode deduzir, ndo sdo meras coincidéncias, mas, etapas reais e
gerais que nao permitem consideracoes outras que nao aceitar-se como intervencao
misteriosa de forcas superiores que presidem o processo vital da espécie humana.

Um fato biologicamente provado € aquele porque passam todas as células de
nosso corpo que, a cada SETE anos, se renovam inteiramente de modo tal que somos, na
realidade, um individuo inteiramente novo em cada SETE anos de vida. Esta renovacao
estrutural de todos os elementos materiais do corpo € uma oportunidade que tem o homem
de, a cada periodo de SETE anos, eliminar todos os atomos negativos, substituindo-os por
atomos positivos. Isto € o caminho que nos € oferecido para uma elevacao moral e espiritual
que nos encaminhara para Planos mais elevados, através de encarnacoes sucessivas. Esta
renovacdo SETENARIA do homem, é que fornece ao Mestre Macom a sua idade macénica.
Ele sempre tera SETE anos ou mais, uma vez que, a cada uma destas renovacoes fisicas e
periodicas de sua estrutura material, ele deve estar mais adaptado aos aspectos espirituais
e o seu desenvolvimento mental o levara a cogitacoes de ordem filosofica mais precisas e
elevadas! E por isto que o Mestre Macom se torna capaz de discernir o BEM do MAL, o
justo do injusto, € por isto que ele, se revela como um ser compreensivo e bom, um verdadeiro
cultor da Fraternidade!

41



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

O Universo, com seus infinitos mundos, esta em perpétuo movimento e os corpos
celestes se deslocam, com precisao matematica, em orbitas preestabelecidas, sem atropelos
e em plena harmonia. Esta € uma lei da natureza que determina uma vibracao perfeita e
harmonica, correspondente as vibracoes das SETE notas musicais e que € conhecida como
harmonia universal! Pitagoras disse ter conseguido “ouvir” esta musica das esferas cosmicas,
onde as vibragoes, com variadas freqiiéncias, compunham uma verdadeira orquestra divina
que traduzia, com os seus sons maviosos, a alegria do trabalho constante e ininterrupto
de Deus!

Um estudo importante que compete ao Mestre Macom realizar € sobre a Lei da
Trindade SETENARIA. Simbolicamente esta lei esta representada nas TRES rosetas que
ornam o Avental do Mestre Macom. Elas representam trés anéis que se entrelacam e
formam, assim, o SETENARIO. Para um melhor entendimento desta lei torna-se necessaria
uma figura pela qual possamos guiar o nosso raciocinio. (Ver a figura no fim deste estudo).

Os trés anéis se intersectam e formam, desta maneira, SETE campos distintos,
presididos pelos luzeiros de que ja falamos. Vejamos a interpretacao filosofica deste simbolo,
seguindo o que ensina o Ritual:

O primeiro disco € de ouro e € presidido pelas influéncias do Sol; ele representa
a fonte de toda a energia que movimenta todas as coisas. Os alquimistas identificavam-no
com o Enxofre, simbolo do Fogo interior de cada um e que da origem a cor vermelha,
representando o sangue, o calor, a luz e a acdo. E o espirito que anima a matéria. A
Energia UNA, que governa os Principios animadores dos quatro elementos fundamentais
que sao a base de todas as coisas materiais. O segundo disco € de Prata, e esta sob a égide
da Lua, receptara por exceléncia de varias influéncias moldadoras da forma. Os hermetistas
identificam-na com o Mercurio, porque, como portadora de atividade espiritual, insinuava-
se no amago de todas as coisas materiais animando-as e vivificando-as. Este disco simboliza
as coisas sutis, o espaco e o ar, a sensibilidade e o sentimento. Sua cor é azul prateada e
ela, com seu aspecto passivo, esta ligada as coisas espirituais. O terceiro disco € de Chumbo,
o Saturno dos alquimistas que representa tudo o que é material e denso. E o simbolo da
terra com suas rochas de onde se retiram as Pedras Brutas que servirdo, depois de
trabalhadas, para a construcao do Templo Ideal. Sua cor € cinza e revela a densidade dos
corpos pesados. E o simbolo da matéria informe.

Estes sdao os discos que representam a Trindade, onde se encerram todos os
elementos necessarios a formacao do Universo com todos os seus aspectos. Ai se encontram
os quatro elementos primordiais que constituirdo a base da matéria. Encontra-se o Espirito,
que vivificara esta matéria sob o comando da Energia UNA, fonte inesgotavel do Universo
infinito!

As intersecoes destes trés discos darao os quatro aspectos outros, necessarios a
obra Divina. Os discos UM e DOIS (Sol e Lua) intersectam-se formando o campo QUATRO,
sob o dominio de Jupiter. E o Filho, que procede do Pai e da Mae. Diz a Mitologia que
Jupiter sofreu oposicao de Saturno, e destronou-o, precipitando-o do Olimpo para as regides
inferiores. Assim, sendo Saturno o representante da materialidade, Jupiter € o simbolo da
Espiritualidade. E dele que procede a Vontade, formadora da consciéncia, do idealismo e
da responsabilidade. Sua cor violeta se relaciona com a constancia e a perseveranca de
propositos. A intersecao dos trés discos, no espaco central, somam as trés cores de cada
um deles e, por serem cores primarias, sua reuniao resulta na cor branca que reflete na
Estrela Flamejante, guia e simbolo do Companheiro Macom.

42



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Ele representa o Plano Etérico onde as vibracoes emitidas por todas as coisas
tém o seu Duplo que exerce acentuado magnetismo sobre o seu aspecto material, atraindo-
o para o alto no sentido da Evolucao. Este espaco, no centro dos discos, € a Quintesséncia
que atua sobre os quatro elementos para dar-lhes a caracteristica de vida, conforme foi
estudado. Simboliza as determinacoes corretas e perfeitas, por isto, era apresentado, pelos
alquimistas, como o “Mercurio dos Sabios”.

A intersecéo dos discos DOIS e TRES tem a cor verde e representa Vénus, o
planeta dedicado ao amor, a ternura, a sensibilidade. E o simbolo feminino da geracao e
da vitalidade de todos os seres. A intersecéo dos discos UM e TRES, ¢ dedicada a Marte, o
planeta belicoso, de cor vermelha, que revela a atividade motriz da matéria, revelando
ainda o instinto de conservacao que procura evitar a perda de energia vital pelo esforco da
acao. Representa, ainda, o potencial inesgotavel das realizacoes conseguidas através de
lutas ferozes e egoistas que, muitas vezes, levam o corpo a se consumir no Fogo devorador
das refregas ardentes e vibrantes.

O apostolo Joao, inicia o seu Apocalipse com uma dedicatoria as SETE Igrejas
da Asia:

Aps. 1, 4 - “Jodo, as SETE igrejas que se encontram na Asia: Graca e paz a vés
outros, da parte daquele que é, que era e que hd de vir, da parte dos SETE espiritos
que se acham diante de seu trono”.

As SETE igrejas da Asia eram: Efeso, Pérgamo, Filadélfia, Tiatira, Esmima, Sardo
e Laodicéa. Na Cabala estas SETE igrejas correspondem aos SETE centros magnéticos
cujo desenvolvimento € o objeto da Iniciacao interna e que ira permitir que a Energia
Criadora, rompendo os SETE selos, referidos no Apocalipse, permita ao Iniciado, quando
ciente e consciente de seus atos, possa converter-se na Cidade Santa onde operara o
Absoluto, “que &, que era e que ha de vir”.

O desenvolvimento destes SETE centros magnéticos devera ser feito em
consonancia vibratoria, com os corpos celestes que giram em torno do Sol e sao identificados,
na Cabala, como sendo os SETE Espiritos que se acham diante do Trono de Deus. Estes
Planetas recebem quantidades de luz proporcionais a distancia que se encontram do Sol e,
assim vibram de maneira, diferente, absorvendo uma ou mais cores e, anda, produzindo
por suas vibracoes, sons diferentes que se refletem pelo Espaco infinito produzindo a
“musica das esferas” que Pitagoras afirmou ter “ouvido” em uma constante e perfeita
harmonia! Importante € ressaltar-se aqui que as ondas vibratorias que refletem dos varios
planetas, exercem sobre os demais, quando os atingem, impulsos de natureza idéntica a
do planeta que as refletiu. Isto explica a “influéncia dos outros” sobre nossa Terra e tudo o
que nela se encontra Os horoscopos tém, assim, a sua explicacao logica, e as influéncias
planetarias, em que eles se baseiam, sdo uma realidade patente. Ha que se ressaltar, no
entanto, que, atualmente, uma grande maioria de “entendidos”, se propodoe a fazer
horoscopos, dos quais saem as mais disparatadas idéias, sem corresponder, de maneira
nenhuma, a verdadeira influéncia dos astros.

43



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Sobre o homem tudo se passa de forma idénticas, eis que conforme ja foi dito “o
que esta em cima é igual ao que esta em baixo”’. Temos que o Absoluto, Deus, que encerra
em Si todas as vibracoes, € fonte inesgotavel delas que assim reunidas se comportam
como a luz branca do Sol. Manifestando-se na Trindade Superior nas cores primarias,
Azul, Amarelo e Vermelho, elas se refletem sobre cada um dos SETE Centros magnéticos
do homem que se comportam aqui como os SETE anjos diante do Trono do Senhor e
imprime-lhe a iluminacao espiritual, segundo o grau de evolucao ja atingido por cada um
dos centros magnéticos possibilitando, ao homem, a aquisicao de consciéncias e
desenvolvimento moral. Cor e som, das vibracoes da Trindade, projetados sobre os centros
magnéticos do homem, dao-lhe a energia necessaria para seu desenvolvimento e evolucao.
Tal como os planetas os centros magneéticos recebe uma carga vibratoria completa de luz e
som, absorvem as que lhes sao propicias e refletem as outras que pouco lhes aproveitam.
Estas vibracoes refletidas vao atuar sobre os centros magnéticos vizinhos proporcionando
um mais rapido movimento neste corpo.

As SETE cores primitivas tém, conforme nos ensina Jorge Adoun, valores proprios
que sao os seguintes:

Vermelho -indica pensamento potente, sentimentos apaixonados e virilidade
fisica. A debilidade desta cor, se representa pelo tom roxo;

Alaranjado -mostra gozo, sentimento alegre e saude robusta. A debilidade desta
cor indica o predominio do azul celeste;

Amarelo -delata logica, intuicdo, anelo de saber, sabedoria, sensibilidade. Sua
debilidade assinala o predominio do anil;

Verde -Indica otimismo, confianca e sistema nervoso equilibrado. Na debilidade
manifesta-se como alaranjado;

Anil -Indica pensamentos concentrados, tranquilidade. Na debilidade desta cor
predomina o amarelo;

Roxo -Denota misticismo, devocao, boa digestao e assimilacdo. Na debilidade
acentua-se o vermelho”.

Como ¢ facil ver, a debilidade de uma cor ressalta as vibracoes da cor que lhe é
oposta. Dai os temperamentos variados, as personalidades diferentes, etc..

E importante considerar-se que as vibracées da Energia cosmica sao de natureza
infinitamente sutil em face a grosseira matéria de que é formado o corpo humano. Assim,
para este, absolutamente imperceptivel a acao daquela forca de natureza espiritual. Ha no
corpo humano, segundo nos ensina a Anatomia, varios entrelacamentos de muitas
ramificacoes de nervos ou de filetes musculares, vasculares, etc., que sdo chamados de
Plexos. O que os espiritualistas denominam de Perispirito, ou os teosofistas chamam de
Corpo Astral, € um envoltorio fluidico que envolve o corpo fisico do homem e que, capaz de
receber as vibracoes mais sutis, o poe em contato com o Plano Espiritual ou Astral. Este
perispirito é, entdo, uma espécie de elemento de transicdo entre as vibracoes extremamente
grosseiras do corpo fisico do homem e as vibracoes extremamente sutis da energia do
Plano Espiritual.

44



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

O Perispirito tem, pois, a propriedade de vibrar em unissono tanto com a gama
de vibracoes espirituais quanto com a gama de vibracoes materiais. Ha, no Perispirito,
centros receptores e transmissores especiais de vibracoes que recebem a denominacao de
“Chacras”. Cada Chacra, do Perispirito, corresponde a um Plexo, do Corpo Fisico. As
vibracoes espirituais impressionam os Chacras e estes as transmitem, través dos Plexos,
aos SETE centros magnéticos do corpo. Em contrapartida, as reacoes dos centros
magnéticos sao transmitidas, pelos Plexos, aos Chacras que as levam ao conhecimento
das Entidades Superiores.

E interessante saber-se que no homem pouco desenvolvido os Chacras se mostram
como circulos de, aproximadamente, cinco centimetros de diametro e sao quase sem brilho,
enquanto que no homem de sentimentos espirituais elevados, os Chacras sao luminosos e
coloridos.

Eis a relacao dos Plexos e dos Chacras, com as suas respectivas localizacoes:

Localizacao Chacras Plexos
Hipogastrio Geneésico Baixo ventre
Mesentérico Esplénico Regiao do umbigo
Solar Gastrico Estomago
Cardiaco Cardiaco Regiao preé-cordial
Laringeo Laringeo Garganta

Frontal Frontal Fronte

Coronario Coronario Alto da cabeca

As Chacras desenvolvem as seguintes funcoes:

O Coronario é o 6rgao de ligacao com o mundo espiritual superior. Comanda
todos os outros;

O Frontal relaciona-se com a inteligéncia;
O Laringeo tem influéncia sobre a palavra;
O Cardiaco comanda as emocoes e 0os sentimentos;

O Espleénico regula a circulacao dos elementos vitais, tais como: os fluidos
magneéticos;

O Gastrico se relaciona com a assimilacao dos alimentos;

O Genésico conduz as atividades sexuais.

Finalmente podemos dizer que estes SETE chacras correspondentes aos SETE
Plexos estdo divididos em TRES categorias ou sejam: Chacras fisiologicos (Genésico e
Gastrico); Chacras passionais (Esplénico, Cardiaco e Laringeo); Chacras Espirituais (Frontal
e Coronario).

45



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Lembra o Ritual de Mestre que o SETENARIO se manifesta, segundo dados
iniciaticos, até nos SETE pecados capitais e, assim os descreve:

a) Orgulho -prejudicial quando oriundo de uma vaidade frivola, ligado ao Sol,
porque, como ele, ofusca os fracos;

b) Preguica -proveniente da passividade lunar, enlanguescida em inércia
abusiva;

c) Avareza -vicio essencial dos “saturninos”, previdentes e prudentes em
€eXCesso;

d) Gula -proprio dos “jupiterianos”, individuos hospitaleiros e generosos, que
cuidam muito do proprio “eu”;

e) Inveja -tormento dos “mercurianos” agitados, que jamais se satisfazem e
nao podem deixar de ambicionar aquilo que ndo possuem,;

f) Luxuria - proveniente do exagero das qualidades de Vénus;

g) Colera -enfim, que € o defeito de Marte, exaltador da violéncia e dos
transportes.

Note-se, prossegue o Ritual, que o 1 se opoe a 6,2 a 5 e 3 a4, enquanto 7 a nada
se opoe, assegurando o equilibrio geral. Se fosse, suprimido um s6 desses pecados capitais,
o equilibrio do mundo material romper-se-ia. Nada demonstra melhor a importancia do
SETENARIO, tal como o concebem os Iniciados.

Para finalizar ilustremos este estudo, a titulo de curiosidade com alguns exemplos
de SETENARIOS geralmente conhecidos:

SETE planetas: Mercurio, Vénus, Marte, Jupiter Saturno, Sol, (astro
considerado, pelos antigos, como planeta), Lua (satélite, considerado,
também como planeta);

SETE dias da semana: Segunda, Terca, Quarta, Quinta, Sexta, Sabado e
Domingo;

SETE Anjos Superiores dos Planetas: Gabriel, Rafael, Anael, Michael, Samuel,
Zadkiel, Zafkiel,

SETE Espiritos Inferiores dos Planetas: Gabriel, Rafael, Anael, Michael,
Samuel, Tachel, Cassiel,

SETE Virtudes: Esperanca, Temperanca, Amor, Fé, Fortaleza, Justica,
Caridade;

SETE Metais: Prata, Mercurio, Cobre, Ouro, Ferro, Estanho, Chumbo;
SETE Vicios: Avareza, Inveja, Luxuria, Vaidade, Violéncia, Gula, Egoismo;

SETE Cores: Verde, Amarelo, Roxo, Alaranjado, Vermelho, Azul, Anil;

46



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

SETE

Notas Musicais: Fa, Mi, La, Ré, Do, Sol, Si;

SETE Igrejas do Apocalipse: Efeso, Pérgamo, Filadélfia, Tiatira, Esmirna,

SETE

SETE

SETE
SETE

Sardo, Laodicéa;

Centros Magnéticos: Fundamental, Umbilical, Frontal, Cardiaco,
Esplénico, Laringeo, Coronario;

Sacramentos: Batismo, Confirmacao, Matrimonio, Sacerdoécio,
Peniténcia, Eucaristia, Extrema-uncao;

Perfumes: Ambar, Benjoim, Almiscar, Laurel, Ajenjo, Acafrao, Mirra;

Pecados Mortais: Soberba, Avareza, Luxuria, Ira, Gula, Inveja,
Preguica;

SETE Plexos: Hipogastrico, Mesentérico, Solar, Cardiaco, Laringeo, Frontal,

Coronario;

SETE Céus dos Maometanos: Esmeraldas, Prata, Pérolas, Rubis, Ouro, Jaspe,

SETE

SETE
SETE
SETE

SETE

SETE

SETE

SETE

Luz intensa;

Chacras: Genésico, Esplénico, Gastrico, Cardiaco, Laringeo, Frontal,
Coronario;

Anos de Fertilidade no Egito;
Anos de Esterilidade no Egito;

Pragas no Egito - A agua transforma-se em sangue, a invasao das ras, o
aparecimento dos piolhos, o surto de ulceras, o enxame de moscas, a
peste nos animais, os gafanhotos. (Citam-se aqui so sete, mas elas foram
dez);

Ciéncias Antigas Gramatica, Retorica, Logica, Aritmética, Geometria,
Musica, Astronomia;

Sabios da Grécia: Tales de Mileto, Quilon de Esparta, Pitaco de Mitilene,
Bias de Priene, Solon de Atenas, Cleobulo de Lindo e Periandro de Corinto;

Maravilhas do Mundo: Jardins Suspensos da Babilonia, Colosso de Rodes,
Tuamulo de Mausolo, Piramides do Egito, Farol de Alexandia, Colunas de
Hércules, Estatua do Zeus;

Brindes Obrigatorios nos Banquetes Maconicos: Ao Chefe da Nacao e sua
familia, a Serenissima Grande Loja (seu Grao-Mestre e sua familia), ao
Veneravel da Loja, aos Irmaos Vigilantes da Loja, aos Irmaos Visitantes
da Loja, aos Irmaos Visitantes e Lojas co-Irmas, aos Oficiais e demais
membros da Loja e os novos Iniciados, a todos os Macons espalhados
pelo Universo.

A lista iria quase ao infinito e a nossa intencao € apenas o estudo e a importancia
do numero SETE. O Mestre Macom nao deve se ater apenas ao Ritual, mas, antes, deve
procurar estudar nas inimeras obras que versam sobre o assunto porque, sua condicao
de Mestre implica na plenitude da Sabedoria. Fora disto, ele nao passara daquele
colecionador de graus, diplomas e medalhas de que nos fala o Ritual, sem nada produzir
de util para os Aprendizes, os Companheiros. e para a Sociedade Maconica.

47



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Na escada mostrada no Painel de Companheiro verifica-se o simbolismo dos
numeros principais - TRES, CINCO e SETE - pelos degraus com que ela se apresenta.

A partir de baixo para cima, vemos, antes do primeiro patamar, trés degraus
com os simbolos do Prumo, do Nivel e do Esquadro; depois deste patamar, sobem mais
cinco degraus correspondentes as cinco “portas” representadas pelos aparelhos sensoriais
do homem, que o habilitam a tomar conhecimento do mundo. Sao elas: Audicao, Visao
Tato, Olfato, Paladar. Finalmente, depois de mais um patamar, sobem-se sete degraus que
representam as Ciéncias que devem ser do conhecimento do Macom: Gramatica, Retorica,
Logica, Aritmética, Geometria, Musica e Astronomia.

Representacao Simbolica para o Estudo do Ternario no
Setenario

7
MERCURIO

SATURNO

1. Sol - Ouro.

2. Lua - Azul prateado.
3. Saturno - Chumbo.

4. Jupiter - Violeta.

5. Marte - Vermelho.

0. Vénus - Verde.

7. Mercurio - Branco.

48



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

O Numero Oito

Instruido sobre o numero sete, o Mestre Macom, mediante estudo rigoroso,
meditacao profunda e compreensao absoluta, ja pode ser considerado um homem perfeito!

Mas, de pouco lhe valeriam os conhecimentos adquiridos se ele os guardasse s6
para si. A necessidade de aplicacao daqueles ensinamentos que lhe foram transmitidos
pelo conhecimento do simbolismo do numero sete € um imperativo que deve ser seguido
pelo Mestre Macom, para que ele possa ajudar a erguer a humanidade a elevar o homem
até coloca-lo no lugar que lhe € devido tao proximo quanto possivel do Absoluto e, ainda,
para que ele possa com a sua elevacao e com o que aprendeu, dizer também um dia, com
consciéncia, amor e humildade o ansiado EU SOU!

O estudo do numero OITO esta situado, quase que exclusivamente, no campo da
Filosofia Maconica e, por isto, ele se desenvolve entre a cogitacao, as deducoes e conclusoes
que exigem concentracao absoluta da inteligéncia para um perfeito entendimento do
simbolismo.

O numero OITO esta no limiar do caminho para a cognicao dos mistérios do
Plano Espiritual e, por isto mesmo, o campo de trabalho do estudante esta ligado a esfera
da Moral, onde ele tera de perscrutar, com paciéncia, todos os aspectos da vida superior,
onde o homem, por seu desenvolvimento espiritual e intelectual, se situa a cavaleiro das
questoes menos elevadas que se apresentam no Plano Material.

Como ficou dito, o numero OITO esta ligado, estritamente, ao procedimento moral
do homem e seu simbolismo foi muito bem caracterizado por Buda através dos ensinamentos
que ele legou a humanidade e que sao perfeitamente adaptaveis as necessidades do
conhecimento que o Mestre Macom, que se conscientizou sobre o niumero SETE, precisa
ter.

Siddhartha Gautama, cognominado “Saquia Muni”, ou seja, o “Sabio de Sakyas”
(o Buda), nasceu, aproximadamente, no ano 563 a.C. e morreu, também aproximadamente,
no ano 483 a.C. Estes numeros, por si, ja sdo interessantes, pois, segundo eles, o [luminado
viveu 80 anos (10 x 8)! Mais curioso, ainda, € saber-se que, OITO dias depois de sua
morte, seu corpo foi cremado e as cinzas foram depositadas em OITO urnas que foram
mandadas para OITO diferentes cidades da India!

Na vida de Buda encontramos estranhas relacoes com a Numerologia: Ele era
nobre e rico, casado com uma mulher virtuosa e pai de um filho. Sai um dia para uma
viagem durante a qual encontra um velho, um doente e um cadaver. Estes trés encontros
modificaram inteiramente a vida de Siddartha e levaram-no a abandonar sua riqueza e a
propria familia para, de cabeca raspada e pobremente vestido, entregar-se a uma vida
ascética durante seis anos, no fim dos quais, meditou durante quatro e depois, sete dias,
sob uma arvore - a arvore Bo - que se tomou sagrada para os budistas e, sob ela, recebeu
a “iluminacao”. E em virtude disto, aquela arvore, tomou-se conhecida como “arvore da
Sabedoria”.

Partindo para iniciar suas pregacoes, Buda profere, na cidade de Benares, um
discurso que aponta para a humanidade o que ele denominou de “Quatro Virtudes e
Verdades Nobres”. Sao elas:

49



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

PRIMEIRA: A vida, humana, € angustia e sofrimento;

SEGUNDA: O sofrimento humano € causado pelo desejo de coisas que nao
podem satisfazer ao egoismo;

TERCEIRA: O sofrimento pode findar e o homem tomar-se livre pela rentincia
a estes desejos, que tém raizes na ignorancia;

QUARTA: O homem pode libertar-se, seguindo a “Senda das OITO trilhas”.

Como vemos, as “Quatro Verdades Nobres”, focalizam um aspecto geral de toda
a humanidade, cheia de angustia, e sofrimentos, que deles nao se sabe libertar porque é-
lhe dificil combater, em si mesma, o egoismo, renunciar aos desejos impossiveis que sao
frutos da ignorancia, onde deitam suas, raizes!

O remédio indicado pelo Sabio de Sakyas, para a pretendida liberdade € exposto
na “Senda das OITO Trilhas” e sao estas “trilhas” que, especialmente, interessam de perto
ao Mestre Macom, que se iniciou no TRES, integrou-se no CINCO e, finalmente, alcancou
no SETE, a perfeicao!

Ao atingir o estagio em que o Mestre Macom deve preocupar-se com o simbolismo
do numero OITO, € de supor-se que ele ja esta senhor absoluto dos mistérios do numero
sete e, assim, possa interpretar e executar as oito trilhas da Senda, reveladas ao Gautama
Buda, a sombra da “Arvore da Sabedoria”.

Convidamos, ao Verdadeiro Mestre Macom, a estudar, compreender e integrar-
se nas OITO trilhas, para com isto, tornar-se realmente Util a seus irmaos e constituir-se
em um farol guia para a humanidade. Eis as “trilhas”:

PRIMEIRA: Visdo correta - A visao correta € aquela que nos permite ter
conhecimento sobre o Mal. Este conhecimento, de que deve ser senhor o
Mestre Macom, se estende desde o instante em que se caracteriza o “principio”
do Mal, até a “cessacao” do mesmo Mal. Conhecendo estes dois instantes, o
Mestre devera procurar o caminho que, mais rapidamente, o conduza a
cessacao do Mal, uma vez que este seja instalado. E saber, entdo, o que é o
Mal, quando comeca o Mal e qual € o caminho a seguir para se alcancar,
mais rapidamente, a cessacao do Mal, o que caracteriza a visao correta de
que o Mestre Macom deve ser possuidor;

SEGUNDA: Aspiracdo correta - Que € o desejo da renuncia integral a respeito de
tudo aquilo que nos dita o egoismo. O Mestre perfeito deve cuidar, antes
mesmo que de si, dos interesses e do bem-estar de seus irmaos. Deve-se
saber renunciar a seus desejos, uma vez que eles possam prejudicar a
humanidade. E, ainda, a aspiracao de benevoléncia que devera presidir os
pensamentos do Mestre que se aprofunda nos mistérios do numero OITO,
para poder compreender as falhas humanas de seus irmaos e os defeitos
diversos da sociedade em que ele vive. E, finalmente, o desejo da bondade,
do amor para com seus semelhantes, a fim de trazer-lhes um pouco de
lenitivo em seus sofrimentos e nas suas dores fisicas e morais;

50



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

TERCEIRA: Fala correta - E uma das mais importantes trilhas ensinadas por
Buda. A fala correta implica antes de tudo, em evitarem-se palavras vas,
inuteis, sem sentido, vazias. Depois, deve-se evitar para se ter uma fala
correta, a mentira, a calinia e o vilipéndio. Estes trés atos sao, na boca de
um Mestre Macom, a negacao de tudo aquilo a que ele se propos! Mentir €
destruir a verdade e o Macom, na sua Iniciacao, se propos a ser um defensor
da Verdade; a calunia €, também, inadmissivel a um Filho da Viava, porque
ela € um ato contrario ao exercicio da Caridade, que €. um dos apanagios da
Maconaria; o vilipéndio. Finalmente, € inteiramente improprio ao Macom,
eis que o vilipéndio € contrario a Fraternidade de que tanto se orgulham os
Macons;

QUARTA: Acdo correta - Deve ser um principio basico do Mestre Macom. A acao
revela, pela sua qualidade, o estofo moral de quem a pratica. Agir bem e
corretamente, evitando o Mal e suas consequéncias, ter, antes de tudo,
elevadas as coisas do Espirito, desprezar os impios caminhos que levam a
degradacao e ao vicio. Exercitar bons propdsitos e dar, com exemplos, uma
estrutura solida a todos os atos dignos, eis a acao correta que deve ser
praticada, sempre pelo Mestre Macom perfeito;

QUINTA: Vida correta - Digna, honrada e exemplar deve ser a vida do Mestre
Macom perfeito, porque ela sera o espelho em que se irdo mirar, nao s6 os
Companheiros e os Aprendizes, mas, também, todos aqueles que vivem na
Sociedade profana e que, desta forma, acostumar-se-ao a ver, na Maconaria,
através do exemplo dos Macons, uma Sociedade elevada, sadia e duna de
respeito. O Mestre Macom nao pode, por forca de seu Grau, pertencer a
grupos, na Sociedade profana, menos dignos e nem exercitar meios de vida
que nao condigam com os principios morais da Sociedade em que ele vive!
Sua vida tem de ser um exemplo de honradez e de trabalho, de dignidade e
de respeito afim de que ele, como Macom, se torne um exemplo para qualquer
profano;

SEXTA: Esforco correto - E aquele que o Mestre Macom deve exercer a fim de
evitar que os instintos maus prevalecam sobre a sua inteligéncia. Ele deve
esforcar-se a fim de que, caso reconheca em si estes instintos ruins, sejam
eles extirpados o quanto antes. Por outro lado, seu esforco deve ser no
sentido de adquirir bons habitos, assimilar as coisas boas e, mais, reter em
si todos estes habitos, estas coisas boas, sentimentos elevados e altruistas
a fim de que possa, na ocasiao propria, esparzir sobre seus Irmaos e sobre
a humanidade os beneficios destas benesses de que ele se apoderou com o
seu esforco correto. Tudo isto ele conseguira com o aumento de sua energia,
através do exercicio da vontade, prendendo e forcando a sua mente, no
sentido de produzir o Bem e afastar o Mal;

SETIMA: Atencdo correta - E o exercicio necessario para manter ardente,
controlada e atenta a sua inteligéncia, depois de haver aprendido a vencer
as ansias e os desanimos que lhe assaltaram. O Mestre Macom perfeito
deve, pelo controle de seus sentimentos, de suas idéias e seus pensamentos,
permanecer sempre e corretamente em estado de atencao a fim de que nao
caia em erros ou contradicoes que possam leva-lo ao descrédito e a ignominia;

51



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

OITAVA: Concentracdo correta - E a condicao exigida ao Mestre Macom perfeito,
para alcancar os mais elevados paramos que o aproximam do Absoluto! A
concentracao da mente conduz a um estado de espirito elevado onde nao
tém lugar as coisas mundanas.

Apetites sensoriais, idéias mas, instintos baixos, sdao condi¢cées que nao devem
existir no Mestre Macom que se entrega a concentracao que o levara ao éxtase!

Sem apetites grosseiros, isento de idéias maléficas, livre das baixas ele penetra
no campo da cogitacao e da decisao, que lhe comunicam alegria e tranquilidade. Sua
mente se torna clara e segura e ja em grande elevacao. O estado contemplativo o faz
tranquilo, atento e controlado para penetrar, finalmente, no éxtase de pureza completa
onde nao existe nenhum mal e nenhuma intranquilidade.

Indicamos, de acordo com os ensinamentos de Buda, o OCTONARIO da perfeicao
e, como se depreende logo, adaptamos seus ensinamentos ao Mestre Macom perfeito, tal €
a semelhanca que aproxima os principios do “Iluminado Sabio de Sakyas” com os excelsos
principios da Sociedade Maconica!

O Estudo dos numeros na Maconaria nos tem levado a uma concepcao
inteiramente nova sobre a Sociedade Maconica. Sabemos ja, que ser Macom €, na realidade,
algo muito importante e, sabemos mais que, infelizmente, pode-se afirmar que, na realidade,
ha muito poucos Macons!

Agora, depois do estudo das Influéncias do Numero OITO sobre a estrutura
Moral do homem, examinemos as influéncias que ele exerce sobre a sua estrutura fisica:

Os sete centros magnéticos, de que ja falamos, sao, como vimos, evolvidos pela
acao da Energia Criadora e, entao, o Iniciado esta proximo a abandonar as coisas materiais
para preocupar-se com o caminho que mais facilmente o conduzira a Divindade,
transformando-o em um exponencial de Amor.

Para isto ele devera atentar para OITO faculdades que trabalham em seu corpo
fisico procurando aproxima-lo, o tanto quanto possivel, da perfeicao para cumprir o preceito
de Hermes que diz que “o que esta em baixo é igual ao que estd em cima’”.

A acao criadora no numero SETE, que, como vimos, produz, fecunda e organiza,
é equilibrada pelo numero OITO, “simbolo natural do equilibrio”, que preserva e consolida
aquela acdo de tal forma que o SETENARIO ira, naturalmente, manifestar-se no
OCTANARIO luminoso e equilibrado.

A Criacao, obra da Divindade, tem por finalidade, partindo das substancias mais
densas, chegar até o homem e, em seguida, continuando a perpétua Evolucao, elevar
espiritualmente este homem até atingir a condicao de “Homem Deus”, proximo do Absoluto
e senhor de toda a Sabedoria.

A Divindade UNA manifesta-se sob a forma de OITO Grandes Entidades, que o
mundo material denomina de “formas de Energia”. Estas Grandes Divindades, ou formas
de energia, trabalham sobre os atomos materiais comunicando-lhes diferentes atividades
que, aplicadas ao corpo humano, dao-lhe a chamada capacidade vital e permitem o seu
funcionamento perfeito e equilibrado.

52



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Ha, no corpo humano, OITO centros materiais denominados “Glandulas
endocrinas” e de secrecao mista, que constituem a sede do trabalho das Grandes Entidades.
Em cada uma destas glandulas, a Entidade Energética fabrica, com elementos que lhe sao
fornecidos pelo sangue, substancias organicas denominadas hormonios que sao
posteriormente, levadas ao organismo, pela corrente circulatoria e, uma vez ali, agem no
sentido de acelerar ou retardar as funcoes organicas, equilibrando, desta forma o processo
vital e dando ao corpo os caracteres de vida e perfeicao. Os hormonios agem em quantidades
minimas, mas eles sdo os responsaveis pelas mais surpreendentes manifestacoes biologicas
do homem. Alguns miligramas de determinado hormonio transforma uma menina em
mulher, com formas harmoniosas, perfeitas, da-lhe beleza, vico e encantos. Um ligeiro
desequilibrio, no entanto, na quantidade deste hormoénio, ou a intromissao indébita de um
outro, pode transformar esta beldade em uma virago, de musculos salientes, voz grossa e
pélos no rosto! Hormonios ha que presidem ao crescimento normal. Seu excesso, ou sua
falta, produzem o gigantismo ou o nanismo.

As glandulas endocrinas produzem o seu hormoénio e lancam-no diretamente no
sangue, que o distribui por todo o corpo. Algumas glandulas entregam apenas parte de
seus hormonios ao sangue, lancando a outra parte para dentro das cavidades corporais.
Estas sao conhecidas como glandulas de secrecao mista. Outras, finalmente, lancam seu
hormonio para fora do corpo ou para dentro das cavidades corporais, mas nunca para o
sangue. Sao as glandulas exocrinas.

As Entidades Divinas, traduzidas como Energia que atua sobre os atomos,
trabalham sobre as glandulas endocrinas e mistas, atuando da seguinte maneira:

PRIMEIRA: A primeira Entidade atua sobre a glandula Pineal, localizada entre
os hemisférios cerebrais. O hormonio desta glandula tem acao reguladora
sobre o equilibrio fisico e mental do individuo. Atua, ainda, sobre as
manifestacoes da funcao sexual e seu desenvolvimento. Durante a infancia,
até a época da puberdade, a acao hormonal desta glandula € predominante
e, assim, sua acao frenadora nao permite, até aquela época, maiores
manifestacoes de carater sexual no adolescente. Atingida a época da
puberdade, a producao de hormonio da glandula diminui e, no jovem,
iniciam-se as manifestacoes do sexo. Falta ou excesso do funcionamento
desta glandula causa disturbios de ordem fisica na constituicao do esqueleto
e desenvolvimento muscular e de desempenho sexual. A Entidade que a ela
assiste € responsavel por seu perfeito funcionamento e consequiente equilibrio
do desenvolvimento normal do corpo.

SEGUNDA: A segunda Entidade Divina é responsavel pelo funcionamento regular
da Hipofise, glandula situada na base do cérebro, dentro de uma cavidade
chamada cela tursica e € de importancia capital. Esta glandula comanda o
funcionamento regular de todas as outras. Seu hormonio relaciona-se com
o desenvolvimento da inteligéncia e mesmo com a formacao do carater do
individuo. O mau funcionamento desta glandula pode causar varios
disturbios em varias funcgoes, principalmente naquelas ligadas a inteligéncia
e a funcao sexual.

53



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

TERCEIRA: A sede onde atua a terceira Divindade Energética esta situada na
laringe e chama-se Tireodide. Ela € responsavel pelo ritmo normal das func¢oes
ligadas ao metabolismo basal. A falta de seu hormonio causa o retardamento
de todo o processo fisiologico do corpo, acontecendo isto também quando
algum disturbio a faca produzir hormoénio em demasia.

QUARTA: A Entidade Energética que preside as glandulas Paratireoides, situadas
no pescoco, € responsavel pela denticao perfeita, pelo bom funcionamento
do aparelho da visao e pelo funcionamento normal do derma e da epiderme.
O desequilibrio de suas funcoes traz alteracoes no esmalte, dos dentes,
produz, freqientemente, a catarata e torna a pele rugosa, quebradica e sem
vitalidade.

QUINTA: A quinta Entidade Energética atua sobre o Timo. E uma glandula de
importancia primacial no crescimento do individuo. Sua funcao se exerce,
no maximo de sua capacidade, até os 14 anos. E a fase do desenvolvimento
acentuado do corpo. Depois desta idade a carga energética da glandula
comeca a diminuir e esta, por sua vez regride até tornar-se, no adulto, de
tamanho insignificante. Durante o tempo normal de seu funcionamento ela
garante o crescimento e o peso normais, a denticao perfeita, a ossificacao
esquelética completamente proporcional.

SEXTA: A energia da sexta Entidade esta situada nas capsulas supra-renais e €
responsavel pelo aceleramento das funcdes corporais. Seu hormonio é a
adrenalina, que atua sobre todos os orgaos musculares obrigando-os a
manter o seu comportamento regular. Tem acao vaso-constritora e, assim,
pode causar a diminuicao do comprimento e do calibre dos vasos obrigando
ao coracao a um aumento de trabalho capaz de manter a pressao sangliinea
em condicoes ideais.

SETIMA: O Pancreas, glandula de secrecdo mista, tem seu trabalho presidido
pela sétima Entidade Energética. Fabricando a insulina, ele garante, com
este hormonio, o equilibrio dos hidratos de carbono e, consequiientemente, a
normalidade das funcoes da nutricao.

OITAVA: A Entidade Energética que ocupa o OITAVO lugar € responsavel pelo
trabalho das glandulas procriativas: testiculos, no homem e ovarios, na
mulher. Estas glandulas sdo de secrecdo mista e, enquanto uma parte de
seu hormonio - espermatozoide e 6vulo - providencia o processo da geracao
humana, outra parte - foliculina e progesterona - cuidam dos aspectos
externos de masculinidade ou feminilidade do individuo.

E importante esclarecer-se, aqui, a denominacdo de Entidade Energética varias
vezes empregada. O nosso estudo tem de abranger a Macons com graus de cultura diferentes
e, assim, ha que se procurar termos que nao se tornem obscuros para alguns.

54



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

O Estudo abrange nao s6 a parte espiritual, mas, também a parte material do
homem. Por isto, ha que se relacionar uma e outra para que a harmonia do seu conjunto
possa ser alcancada pela inteligéncia. Sabemos que, no mundo Espiritual, a Vontade Divina
¢ UNA. Ela, no entanto, se manifesta sob varios aspectos, sem perder, contudo, a sua
unicidade. No mundo Material, a Ciéncia dos homens, cheia ainda de preconceitos, nao
quer aceitar, como Divinas, certas forcas que lhe sao conhecidas sem que consigam dar a
ela uma explicacao cientifica! Entao prefere o homem denominar de Energia aquilo que o
Iniciado conhece como sendo a Vontade Divina. Sabe-se que a Energia, segundo os
cientistas, se apresenta sob varias formas. O Mestre Macom tem a obrigacao de estudar as
coisas do mundo Espiritual mesmo achando-se no mundo Material. Nao deve, porém,
cultivar a vaidade do cientista e, por isso, temos de usar termos equivalentes para nos
expressarmos sobre um mesmo assunto e sermos entendidos. Entao, quando falamos em
Entidade Energética, queremos dizer uma mesma coisa, ou seja; Entidade € uma forma de
manifestacao da Divindade UNA; Energética, se refere a uma forma de apresentacdo da
Energia UNICA. Ora, como sabemos que a Energia é a manifestacéo da prépria Divindade,
temos que, Entidade Energética, significa a acao da propria Divindade UNA. Tudo nao
passa de um simples artificio de linguagem para designar a mesma coisa, ora no Plano
Espiritual, ora no Plano Material.

O Ritual do Mestre Macom prefere ultrapassar a sua explicacao além do ponto
de vista cabalistico do numero OITO. Informa que ele pertencia, entre os semitas, aos
Kabirins (uma categoria sacerdotal(?)) e lembra o seu aparecimento no simbolo babilonico
do Sol. A “cruz” babilonica era um simbolo, mas, nao ao que parece, o emblema babilénico
do Sol. Este simbolo foi adotado por Nabucodonosor depois que ele construiu um novo
palacio, ou melhor, aumentou o antigo palacio construido por Hamurabi. A estrela de
quatro pontas que se destaca, representava o novo palacio (império) de Nabucodonosor € a
“cruz”, formada de raios nascidos dos vértices internos da estrela representava o antigo
esplendor da Babilénia no reinado de Hamurabi. Estes raios triplices recordavam os
capitulos do Codigo de Hamurabi, formado, cada qual, de trés sub-capitulos, a saber:

1° repressao ao roubo;
2° relativo as questoes de perda ou transmissao da propriedade;

3° relativo as locacoes.

O segundo capitulo (o outro braco da “cruz” também dividido em trés sub-capitulos
que se referiam a:

1° da familia;

2° das ofensas corporais;

3° do tratamento do trabalho dos libertos ou escravos.

95



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

E provavel que a interpretacdo dada ao simbolo como sendo a representacao do
Sol, tenha vindo de uma figura, em forma de estrela (uma estrela de diorito) descoberta por
Morgan, em Susa, no ano de 1901, e que mostra, no vértice de estrela o deus Xamaxe (o
deus Sol dos babilonios) sentado no trono, entregando a um rei, em atitude de oracao, as
leis do império. E, pois, evidente que o simbolo nao se refere ao Sol, mas a uma cena que
descreve a origem da lei.

Nao parece, pois (opinido nossa) que haja qualquer relacao entre o emblema de
Nabucodonosor e a OCTADA simbélica da Maconaria. Diz o Ritual que o deus-luz favorece
o raciocinio, coordena as idéias, modera as paixdes e intervém no organismo. E a acdo,
como ja se viu, da Entidade Energética. Pouco simbolismo pode ser encontrado no fato de
que o numero OITO corresponda ao nosso “H”, OITAVA letra do alfabeto, mas atente-se
ao fato de ter sido ele formado de dois quadrados que formam o quadrilongo do Templo. A
idéia de perfeicao dada pelo cubo de dois, é simbdlica.

O Numero Nove

Convidamos ao leitor, no limiar do estudo do numero NOVE, a se preparar mental
e intelectualmente, para pesquisar um campo inteiramente filosofico onde s6 a concentracao,
a meditacao e o profundo pensamento filos6fico poderao levar a uma perfeita compreensao.

Para maior facilidade, vamos nos reportar e ter como base de nosso estudo, ao
Ritual do Mestre Macom, cuja instrucao procuraremos desenvolver, conforme nossa
capacidade, escudando-nos nos conhecimentos de mestres como Jorge Adoum, Helena
Blavatsky, Papus e outros.

O Ritual inicia o estudo do nimero NOVE chamando a atencao para a obrigacao
do Secretario, que € o “encarregado do tracado que assegura a continuidade da Obra’.
Vemos, de inicio, que o Secretario de uma Oficina, simbolicamente, nao é o funcionario
que redige as atas e 1€ o expediente. Ele €, diz a Instrucao, “o encarregado do tracado que
assegura a continuidade da Obra”! O simbolismo deste tracado esta expresso na figura de
um quadrado, dividido em NOVE partes numeradas de UM a NOVE, seguindo-se a ordem
natural dos numeros.

A primeira coluna horizontal encerra os numeros correspondente dos trés graus
da Maconaria Operativa - Aprendiz, Companheiro e Mestre. As trés colunas verticais
representam os trés termos que se apresentam nas manifestacoes unitarias. Assim, cada
manifestacao unitaria pode ser decomposta em:

SUJEITO,que € o animador e a causa primeira de qualquer acao. De sua
vontade, que € o centro, emana a acao para dai sofrer as varias
fases do desenvolvimento;

VERBO,que é aquela emanacao inicial, brotada da vontade do sujeito, que se
irradia e se manifesta para por em movimento o trabalho
construtivo a fim de que possa ser realizada a vontade do mesmo
sujeito;

56



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

OBJETO,que ¢ a obra concluida e perfeita, trabalhada pelo verbo e de acordo
com a vontade do sujeito.

Temos, no tracado da Obra, a representacao triplice deste ternario, e uma vez
entendida a sua significacao basica, que nos da, para os diversos numeros que nela se
apresentam, motivos para as seguintes consideracoes de ordem filosofica:

NUMERO UM - “O principio presente, centro de emissdo do pensamento”.

Esta representacao se refere ao Homem Deus, de onde tudo se origina e
principia. E a propria acao do centro do pensamento ou seja, a imaginacao
que estabelece os principios da obra a ser realizada;

NUMERO DOIS - “Pensamento, ato, acdo de pensar’.

O pensamento implica no projeto da obra e nele ha que se estabelecerem os
pros e os contras (caracteristica especifica do numero dois) verificando-se
cada ato e suas consequéncias, superando-se as vantagens e as desvantagens
do projeto, verificando-se, enfim, o que nele ha de bom ou de mau para se
avaliar das vantagens ou desvantagens para a sua realizacao;

NUMERO TRES - “A idéia, pensamento formulado ou emitido”.

A fase seguinte é a que estabelece definitivamente a estrutura do projeto. E
o equilibrio que resulta do exame dos dois contrarios (caracteristica do
numero trés) e que, desta forma conseguiu realizar a dualidade que se
antepunha no campo teorico para transforma-la em forma de vibracao a ser
seguida pelo Ritmo Criador do pensamento ja agora com a idéia
definitivamente pensada;

NUMERO QUATRO - “O principio votivo, o centro de emissdo da vontade”.

Até aqui, toda a obra se encontrava, ainda no projeto, no campo vibratorio,
mas, agora, a vontade do EU se manifesta e expoe o seu querer a fim de que
a idéia se realize;

NUMERO CINCO - “A energia volitiva, a acdo de querer’. Passando ao campo da
efetiva realizacdo, a idéia elaborada amadurecida no Intimo ou Inteligéncia
Divina, se utiliza dos instrumentos da Razao, ou seja, os sentidos, para, por
meio deles, se expressar externamente no plano material;

NUMERO SEIS - “O voto, o desejo, a volicdo desejada’.

Agora a idéia se realiza e isto quer dizer que aquilo que foi pensado esta-se
transformando naquilo que se quis. O plano espiritual esta, entao, ligado ao
plano fisico. O que foi desejado esta sendo realizado;

NUMERO SETE - “O principio ativo, dispondo do poder executivo, dirigente e
realizador”.

Aqui, se instala o centro da acao, fruto do pensamento inteligente e da
vontade consciente. O Poder da Unidade se converte em conquista do corpo
fisico pela perfeicao de todos os seus atos;

S7



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

NUMERO OITO - “A atividade operante”.

A atividade operante se realiza em funcao da acao perfeitamente acorde
com o desejo pensado. E o uso correto da razdo manifestada, tanto no plano
espiritual quanto no plano material. E o equilibrio entre o ato de pensar e o
ato de realizar;

NUMERO NOVE - “O ato realizado e sua repercussdo permanente. A experiéncia
do passado, semente do futuro”.

Com a obra concluida, o poder da Divindade se manifesta em todo o seu
esplendor! Desejo, pensamento, acao e realizacao foram constantemente
iluminamos pela Luz Divina, a eterna Criadora de mundos, a Experiéncia
incansavel que se aproveita das experiéncias do realizado para transforma-
las em semente de futuras realizacoes! A perfeicao da obra realizada constitui-
se em permanente repercussao sobre a grandeza do Absoluto!

Este € o caminho basico para a inteligéncia do numero NOVE. Segundo o Ritual,
“Nao ha palavras capazes de traduzir o que esse agrupamento de numeros sugere ao Iniciado”.
“Nao ha palavra” diz o Ritual, mas isto nao impede que o pensamento e a cogitacao possam
levantar uma pontinha do véu que encobre este simbolismo que ele classifica como “segredos
incomunicaveis”!

A elevacao de espirito, a concentracdo do pensamento podem nos levar ao
entendimento de que o numero NOVE. O triplice ternario, representa a materializacao
perfeita da UNIDADE. Enquanto esta, por sua pureza e perfeicao, atua no mais alto do
Plano Espiritual, o NONO “céu”, aquele ocupa o lugar mais baixo no Plano Material, ou
seja a mateéria densa do Plano Fisico. Mas é necessario também, ver-se aqui, mais uma
vez, realizado o principio de Hermes que afirma que “o que estd em baixo é igual ao que esta
em cima”. As realizacoes do Macrocosmo, através da representacao simbodlica dos NOVE
primeiros numeros, se repetem no Microcosmo, de maneira idéntica. O homem, tal como
Deus, elabora mentalmente os seus planos de trabalho, frutos da idéia, discute-os com
inteligéncia e os executa, através de seus cinco sentidos até conseguir a obra realizada! O
homem repete; pois, o trabalho de Deus. Cria, como o faz o Criador e procura imprimir, em
cada uma de suas novas criacoes a experiéncia adquirida nas criacoes anteriores.

O Plano Espiritual se divide em NOVE sub-planos conhecidos como NOVE “céus”.
Estes “céus” sao “habitados” por entidades “angélicas” citadas na Biblia como os NOVE
coros de anjos e que nada mais sao que focos atéomicos de energia diversificada da Energia
UNA.

Estes “céus” sao simbolicamente representados pelos planetas do sistema solar,
com exclusao da Terra e do planeta Plutao, s6 recentemente descoberto, e com a inclusao
do Sol e da Lua. Sao assim distribuidos os “céus” cabalisticos e seus respectivos focos
“angélicos” de energia:

PRIMEIRO “CEU” - A Lua, o mais préximo do mundo fisico. Nele se localiza o
Elemental dos desejos, também conhecidos pelos teosofistas como Plano
Astral. Nele encontram-se as aspiracoes que sao o resultado dos pensamentos
elevados. Os atomos energéticos deste plano denominam-se “Anjos”;

58



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

SEGUNDO “CEU” - Mercurio, o mundo dos atomos energéticos chamados
“Arcanjos”. Ele constitui, para a Teosofia, o Plano Mental onde a inteligéncia
humana em seu aspecto mais elevado, traduzindo as inspiracoes morais do
homem, € considerada como a concretizacao da propria inteligéncia;

TERCEIRO “CEU?” - Vénus, o Plano Espiritual dos tedsofos. Residéncia da mente
abstrata onde pululam as inspiracoes elevadas que comunicam vida a
matéria. Seus atomos energéticos sao os “Principados”. Estes atomos
energéticos sao os que comandam os fendmenos vitais de cada homem agindo
sobre eles com sua forca de atracao;

QUARTO “CEU” - O Sol, “residéncia” dos atomos energéticos que tomam o nome
de “Potestades” ou sejam os Espiritos Puros que dispensam os fluidos vitais
que vao constituir a energia individual para a consecucao dos fenéomenos
vitais;

QUINTO “CEU” - Marte, o planeta dos atomos energéticos, cognominados
“Virtudes”. Eles sao os responsaveis pela expansao individual originaria do
fogo sagrado do Criador que se comunica com o Espirito Divino;

SEXTO “CEU” - Jupiter, “habitado” pelas “Dominacées”, que sdo atomos
energéticos que cuidam da gravitacao universal e que equilibram as forcas
de retracao que se opoem a forca de expansao. No campo da Moral eles
responsabilizam-se pela retidao e pela justica;

SETIMO “CEU” - Saturno, seus atomos energéticos sao os “Tronos”. Este “céu”
€ o responsavel pelo Tempo Espaco e seus constantes movimentos produzem
a sucessao do tempo através do espaco;

OITAVO “CEU” - Urano, considerado “a porta do Eden”, é “residéncia” dos
“Querubins” que possuem manifestacao dupla pela Consciéncia
individualizada e da Divindade no Espaco;

NONO “CEU” - Paramo celeste onde todas as manifestacoes de tempo, espaco,
vida, pensamento, energia e forma se encontram, reunidas pelo amor que
lhes inspiram os “Serafins”, vindos da prépria esséncia do Criador. E neste
NONO “CEU?” que assiste o Absoluto.

O homem, criatura de Deus, o Microcosmo, encerra em si mesmo todos os “céus”
e, por isto, tem capacidade para erguer-se de seu Plano Material até ao Paramo Celeste,
residéncia de Deus. Para isso ele conta com as emanacodes e vibracoes dos atomos
energéticos, oriundos dos “céus” por eles “habitados”. Estas vibracdoes conduzem-no a
criatividade, a razao, ao amor, as manifestacoes de vida, a acao, a benevoléncia, a ventura,
ao altruismo, a crenca. Todas estas virtudes lhe sao inerentes e com o cultivo delas ele
garante para si a constante Evolucdo que € o imperativo da vida e que o conduz as regioes
mais altas do Infinito!

A Mitologia grega tentou explicar esta ascensao espiritual do homem através da
senda das Artes. Para os gregos, o artista era um ser privilegiado, evoluido e digno da
maior consideracao e do maior respeito. As Musas, representantes, ou mesmo a propria
Inspiracao Divina, eram as protetoras do artista e as incentivadoras das Artes.

59



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Filhas de Jupiter, o Pai da Vida e de Mnemosine, a Memoria, elas relacionavam
os problemas atuais e os passados. Eram a semente que trazia em si o fruto das experiéncias
anteriores e, por isto mesmo, davam ao seu protegido a oportunidade, sempre crescente,
de melhorar e aprimorar a sua arte.

Os poetas da antiga Grécia nao eram acordes quanto ao campo de atividade das
diferentes Musas. Muitas vezes um mesmo campo de atividades era atribuido a Musas
diversas. A classificacao mais comum e conhecida das Musas e seus campos de atividades
€ a seguinte:

1) Caliope - Poesia épica ou tragédia;

2) Clio - Historia ou a arte de tocar harpa;

3) Melpomene - Tragédia ou ainda a arte de executar a harpa;
4) Euterpe - Tragédia, arte da harpa e da poesia lirica;

5) Erato - Poesia de Amor, hinos, arte da lira e pantomima,;

0) Terpsicore - Danca e canto nos coros e artes de flauta;

7) Urania - Astronomia como cosmologia poética;

8) Talia - Comédia ou idilio;

9) Polimnia - Hinos , pantomima ou hinos e danca religiosa.

As Musas, segundo a Mitologia, habitavam os montes Hélicon e Parnaso e as
fontes de Hipocrene e Castalia, todos situados na Pieria, proximo do Olimpo.

Jorge Adoum prefere, talvez para uma melhor adaptacao ao estudo da simbologia
do numero NOVE, atribuir as Musas os seguintes campos de atividade:

1) Clio - Aspiracao do ouvido; é a musa da historia;

2) Urania - A inspiracao divina, musa da verdade;

3) Caliope - A da voz, musa da poesia épica e da eloqiiéncia;

4) Erato - A do amor, musa das canc¢oes dos amantes;

5) Euterpe - A encantadora, génio da musica melodiosa;

6) Polimnia - A inspiracao religiosa, musa da tradicao;

7) Melpomene - A da tragédia, que penetra no mistério da morte;
8) Talia - A inspiracdo jovial, musa da comédia;

9) Terpsicore - Musa da inspiracao animadora da danca.

Como se vé, em qualquer das classificacoes, o resultado € sempre o mesmo: a
elevacao do espirito pelo auxilio das Artes ou, das elevadas concepgoes. A Arte € a expressao
maxima do adiantamento do espirito através da inteligéncia e, por isto mesmo, elas indicam
o caminho da ascensao e da elevacao.

60



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Nao poderiamos encerrar este estudo sobre o numero NOVE sem citarmos a
maior de todas as figuras exponenciais da humanidade, o farol que esparziu sua luz através
dos séculos e que até hoje, continua indicando a humanidade a senda do progresso
espiritual: o Mestre Jesus.

Ele, filosofo dos fil6sofos, Guia dos Guia Espirituais, serviu e amou a humanidade
com exemplar dedicacao. Teve uma vida plena de ensinamentos e legou aos homens um
acervo de conhecimentos, claros e herméticos, incomparavel. Profundo conhecedor de todas
as coisas, era versado no conhecimento da Numerologia e na magia dos numeros. Assim,
sentindo e conhecendo a grandiosidade do numero NOVE, exaltou as exceléncias deste
numero em NOVE Bem-aventurancas proclamadas no Sermao da Montanha. Ja dissemos
que os ensinamentos do Senhor Jesus se identificam plenamente com os ensinamentos da
Maconaria. Assim, vamos analisar, a luz daquelas Bem-aventurancas, o comportamento
exigido ao verdadeiro Macom:

PRIMEIRA - “Bem aventurados os pobres de espirito, porque deles é o reino dos
céus”.
Quem sao os “pobres de espirito” que sao felizes (bem aventurados), segundo
diz o Mestre Jesus?

Sao aqueles que, com humildade, reconhecem a sua indigéncia de
conhecimentos e estao certos de depender de outrem para as necessidades
da vida espiritual. A humildade € a caracteristica dos pobres de espirito. O:
Macom tem o dever precipuo de cultivar a humildade. Esta virtude € das
mais importantes no Macom porque ela o ajuda a praticar, entender e aceitar
a Fraternidade Maconica.

O Mestre Macom ama a seus irmaos sem se importar qual seja a sua posicao
social ou financeira. Ainda, ele se reconhece, em si mesmo, um constante
carecedor de conhecimentos, principalmente daqueles que se referem a
simbologia na Filosofia Maconica, por isto, ele se encontra sempre pronto a
receber os ensinamentos que lhe puderem ser transmitidos. Esta humildade
€ a sua pobreza de espirito que, recebendo constantemente ensinamentos
sobre a Filosofia Maconica, se aperfeicoa e instrui, a fim de que possa “entrar
no reino dos céus”, isto é, adquirir os conhecimentos da Verdadeira Luz,
que emana do Absoluto;

SEGUNDA - “Bem aventurados os que choram, porque eles serdo consolados”.

O Macom que compreende a pobreza de seu espirito, o pouco conhecimento
nas coisas da causa Maconica, o seu desinteresse pelo estudo da Filosofia,
chora por estas suas falhas. Seu pranto, entretanto, € movido pela sinceridade
do reconhecimento destas suas deficiéncias e € desta sinceridade e com
estas sinceridades que lhe advira o consolo de que ele necessita. Seus irmaos,
por outro lado, estdo sempre prontos a socorré-lo, orienta-lo e encaminha-
lo na senda do conhecimento, através das instrucoes de que ele carece.
Trar-lhe-ao o prometido consolo e o ajudarao a elevar-se, cada vez mais, até
tornar-se capaz de, por si mesmo, alcancar o entendimento das coisas
espirituais;

61



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

TERCEIRA - “Bem aventurados os mansos, porque eles herdardo a terra”.

Herdar a terra ndo €, aqui, a terra que atualmente conhecemos. E aquela
terra descrita na segunda Epistola de Pedro 2% Ped III, 13): “Nés, porém,
segundo a sua promessa, esperamos novos céus e nova terra, nos quais habita
a justica’.

A principal caracteristica desta “nova terra” prometida € a justical O Macom
deve ser, segundo os principios da Sociedade Maconica, um homem dedicado
a justica. Sem a justica nao pode haver Fraternidade, e este € um ponto de
honra para o Macom. O caminho para se encontrar esta “nova terra” esta
indicado na bem-aventuranca: ser manso! O Macom nao deve e nao pode se
exaltar. Seus atos e suas palavras devem ser de comedimento, compreensao
e paz! A mansidao de espirito se traduz nos gestos tranquilos, nas atitudes
calmas, nos procedimentos suaves. O Templo Macoénico € a habitacao da
Fraternidade Maconica e, ali, ha que se procurar meios de, realmente
“habitarem juntos os irmaos” de maneira boa e agradavel! Palavras bruscas,
gestos desordenados, ataques verbais biliosos, atitudes falsas e desonestas
nao sao, de nenhuma for, condizentes com aqueles que se propuseram a
“erguer templos a Justica”;

QUARTA - “Bem aventurados os que tém fome e sede de justica, porque eles serdo
fartos”.

A importancia da justica € tao grande que o Mestre Jesus a ela dedica trés
de suas bem-aventurancas! O Macom, sendo como €, um construtor de
templos a justica, tem de ser, antes de tudo, um seu defensor integérrimo.
Os homens, principalmente os que vivem no mundo profano, sao eternos
carecedores de justica. As leis humanas nao sao, por si so, capazes de mitigar
a fome e aplacar a sede de justica em que todos vivem. Isto porque as leis
sao imperativos dos homens e a justica nao se faz com imperativos. A justica
se faz com amor. Se faz com compreensao. Se faz com entendimentos
reciprocos. O Macom deve ser perfeito, deve cultivar o amor, deve exercer a
compreensao e deve ser apto para entrar sempre em entendimentos com
seus semelhantes. Por si mesmo ele deve saber praticar a justica para com
ela tratar aqueles seus irmaos que dela tém sede e tém fome;

QUINTA - “Bem aventurados os misericordiosos, porque eles alcancardo
misericoérdia”.
Misericordia é a compaixao suscitada pela miséria alheia. E dever de todo
Macom, pelos principios da Fraternidade que lhe devem ser inertes e pelos
principios da Caridade que constituem ponto de honra para ele, compadecer-
se da miséria alheia. Aqui nao se trata, apenas, da miséria material que
pode, facilmente, ser satisfeita com algumas moedas. Trata-se, também, da
miséria moral, esta terrivel “doenca” que, muitas vezes, ataca ao homem,
tornando-o vil entre os mais vis! Quer se trate do campo material, quer se
refira ao campo da Moral, o Macom deve saber como prestar o seu socorro.
Seus estudos, a sua compreensao sobre a causa maconica, serao os
instrumentos de que ele se valera para prestar misericérdia. E o exercicio
desta misericordia sobre alguém, que permite ao Macom alcancar a
misericordia para si proprio!

62



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

De uma maneira ou de outra, todos nos somos carecedores de misericordia.
Os nossos vicios dissimulados, as nossas faltas encobertas, os nossos
secretos sentimentos menos dignos, fazem de noés miseraveis morais
necessitados de socorro! Se, porém, nos agregarmos aqueles que necessitam
de nossos auxilios, se formos misericordiosos, compreenderemos a miséria
e atentaremos para a nossa propria miséria podendo corrigir-nos,
melhorando nossos atos, burilando nosso carater e alcancando, por nossa
vez, a misericordia;

SEXTA - “Bem aventurados os limpos de coracao, porque eles verdo a Deus”.

O coracao € a parte mais importante do Templo de Deus que € o corpo
humano. Nele residem, ou devem residir, todos os sentimentos nobres, todas
as acoes altruistas, todas as emocoes puras. E necessaria uma constante
vigilancia afim de que ele nao seja conspurcado pelos maus instintos, pelos
maus pensamentos e pelas mas acoes. O sangue € o distribuidor, em todo o
corpo, da Energia vital e ele passa, a cada minuto, pelo coracao. Por isto, o
coracao deve ser limpo e puro para que a impureza nao seja levada a
corromper o corpo!

O verdadeiro Macom tem a obrigacao de manter o seu coracao em estado de
absoluta pureza. Ele € um homem cuja nobreza nao pode deixar nenhuma
duvida. E um exemplo a ser seguido por toda a humanidade. E um espelho
onde seus irmaos verao refletidas todas as coisas perfeitas. E finalmente,
um farol que ilumina com a inteligéncia, com o saber e com a cultura, o
caminho a ser seguido por aqueles menos afortunados que se debatem nas
trevas! S6 um coracao limpo podera cumprir esse desiderato. A pureza de
coracao € uma forma de manifestacdo de sua propria Divindade porque a
pureza “é como a Luz que ilumina as trevas internas e nos poe frente com
Deus em seu coracdo, o vé em todas as coisas”.

SETIMA - “Bem aventurados os pacificadores porque eles serdo chamados filhos
de Deus”.

Ser filho de Deus, no sentido que o Mestre Jesus deu nesta bem-aventuranca
€ ser puro. SO os puros podem ser pacificadores porque s6 eles véem o
equilibrio e a harmonia das coisas. O pacificador v€, nas religioes, nos credos
politicos, nos sistemas sociais, a possibilidade de uma harmonizacao, de
um equilibrio que atendam as “verdades” de que cada um se julga o Gnico
detentor e procura equilibrar estas “verdades” dentro de um conceito tinico
a fim de que, de todas elas, ressalte a Verdade positiva.

E dever do Macom ser pacificador, perceber a Unidade na diversidade
trazendo com isto a paz e a harmonia entre os homens;

OITAVA - “Bem aventurados os que sofrem perseguicdo por causa da justica,
porque deles é o reino dos céus”.

Saber o que é “causa da justica” € conhecer o que € Deus. A justica € um
atributo divino e, assim, aquele que € perseguido por se colocar ao lado das
coisas divinas ja se encontra identificado com elas!

63



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

O Macom tem de ser um homem equilibrado. O seu sentimento de justica
deve ir além dos Conceitos que os profanos fazem dela. Ele nao deve se
cingir apenas aos textos frios da Lei. Tem de saber levar um pouco do calor
de seu coracao humano para aquecer a frialdade legal! Desta forma,
procurando fazer a justa justica, ele mesmo sendo por isto perseguido, ja se
encontra, antecipadamente, no reino da justica ou seja, no reino dos Céus.

NONA - “Bem aventurados sois v6s, quando vos injuriarem e perseguirem, e
mentindo, disserem todo o mal contra vés por minha causa’.

A Maconaria tem contra ela inimigos gratuitos e ferrenhos. Estes, com
algumas excecoes, fingem desconhecer os elevados propositos da Sociedade
Macobnica, procuram diminuir os seus meéritos, menosprezar as suas acoes
e, por todos os modos, procuram toma-la, aos olhos dos menos avisados,
uma sociedade atéia, puramente materialista.

Esta é uma forma disfarcada de combater a Deus. E uma maneira de nega-
Lo sob falsas alegacoes. Os Macons tém sido, e ainda hoje o sédo, perseguidos
por professarem a sua crenca no Grande Arquiteto! Sao injuriados porque
tém a sua forma propria de amar e glorificar a Deus! Sao freqientemente
vitimas de mentiras, as mais escabrosas, que carreiam o mal contra eles,
trazem-lhes a desmoralizacao, induzem a sociedade profana a repudia-los!

O Macom, nobre, altaneiro e impavido, a tudo resiste. Aceita os apodos
sobranceiro. Enfrenta, desassombrado, a maldade humana, porque esta
certo de que, nao obstante isto, e mesmo por isto, ele € um bem aventurado
do Senhor!

Dez, Onze e Doze

“damais fardas imagens talhadas em pedra, a semelhanca das coisas que estdo no
céu, para adora-las.

Nao facas teus deuses de metal. Quando ergueres teus olhos para abébada celeste
e nela vires o Sol, a Lua e as Estrelas, nao lhes dirijas nenhum culto, como faziam
gentes d’antanho!”

(Do Ritual do Mestre Secreto)

O Numero Dez

O DEZ ¢ o numero sagrado do Universal Secreto e esotérico em relacdo a Unidade
quanto ao Zero. Os numeros pitagoricos tinham no “1” e no “0” o primeiro e o ultimo
algarismo:

64



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Ele € o numero do Mestre Secreto e nao atinamos porque o Ritual do Mestre
Macom, da Maconaria Operativa (simbodlica), faz, em suas Instrucoes, estas incursoes pelo
campo da Maconaria Filosoéfica!

De qualquer modo, em la estando - no Ritual -, procuraremos, dentro de nossas
possibilidades, fazer o comentario sobre este numero secreto e sagrado, a fim de que nao
fique incompleto o nosso estudo.

No principio deste trabalho fizemos referéncias ao Zero e ao Um. Podemos, agora,
complementar aquelas consideracoes, eis que o leitor ja possui maiores conhecimentos
sobre os numeros, segundo o que tem sido por nés comentado.

O numero DEZ representa todas as manifestacoes que se encontram no Infinito
e isto porque, como vimos, o Zero simboliza o Infinito e o Um, que dele se origina, € a
manifestacao deste mesmo Infinito.

O numero Um simboliza o Poder Positivo, masculino enquanto que o Zero, o
Poder Passivo, feminino. E no Zero que esta o simbolismo do Caos e do Tempo (Cronos).
Ele representa a Divindade Passiva, ou o estado latente da Energia. Esta Energia latente
s6 se manifesta com o aparecimento do nimero Um. O estado de laténcia do Zero, no
entanto, quando ativado, permite-lhe atuar junto as demais cifras multiplicando-lhes o
valor.

A génesis de toda a criacao se representa pelo Zero, que € o Circulo que representa
o Absoluto e pelo UM, que é a manifestacao deste mesmo Absoluto. Todas as manifestacoes
que se produzem em nosso sistema solar se passam entre o Céu e a Terra, as duas
polaridades antagonicas.

A Teosofia ensina que o corpo fisico do homem esta envolvido por seu “corpo
astral”, uma aura que o envolve e que se apresta, aos videntes, com a forma de um ovoéide.
O homem é representado pelo numero Um encerrado dentro da aura ovéide (circulo). Este
conjunto é o simbolismo do nimero DEZ.

O circulo - a serpente que morde a propria cauda, simbolizando a eternidade do
movimento - € a representacao da forca criadora, passiva, no estado latente, aguardando
o aparecimento do ponto gerador da linha (UM) que € o portador do germe da vida, para
manifestar a sua potencialidade.

O numero UM no centro do circulo (o Caos Infinito) ilumina o Caos e espanca as
trevas que nele existem. O aparecimento deste Ponto do qual saira a Linha (UM), no centro
do Circulo (Zero), dando origem ao despertar da potencialidade latente para o trabalho da
Criacao do Universo, € o “Fiat lux” que simboliza o principio de toda a Criacao!

A Biblia, descrevendo a cria}géo do mundo, destaca o Inicio de toda a obra de
Deus pelo aparecimento desta luz. E dela que parte todo o movimento no sentido da
construcao do Universo: “Primo dia fexit lucem”.

Antes do “Principio” ja existia o Zero (0). No “Principio”, surgiu o Um (1). A
representacao simbolica deste fato, nos € dada pela colocacao do Um a direita do Zero (0),
assim: “01”. E a manifestacdo do Absoluto, acionando a forca latente no Circulo, através
do raio (Um) que € a projecao do Ponto central de onde brota a Energia e este raio desce
para criar todas as formas materiais e mentais simbolizadas nos diversos numeros, até o
Nove, depois do qual, tendo o raio completado a sua trajetoria descendente (Involucao),
retoma (Evolucao) ao Circulo e, agora, se coloca a sua direita “10” (“a direita do Pai’” segundo
a expressao biblica) simbolizando que a obra foi acabada.

65



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

No que tange particularmente a criacao do homem, o simbolismo nos revela que
o ponto central do circulo da origem a Monada, que € a parte imortal do homem, que se
involui, no fenémeno da encarnacao, para formar o ser humano, inicialmente imperfeito,
constituido de matéria carnal densa que envolve a centelha Divina. Através do processo da
Evolucao ele se vai aprimorando, corrigindo seus erros, amoldando os seus defeitos,
burilando seu carater, exercitando a sua inteligéncia, elevando o seu espirito até atingir a
pureza que o levara de novo para junto do Criador, de onde partira.

O simbolismo do circulo (Zero) e o seu raio (UM) é extenso, pois eles constituem
a chave de todos os mistérios. Sob o aspecto Divino o circulo € o Imanifestado e a linha o
Manifestado. Sob o aspecto humano, a linha dentro do circulo (Aara), € o homem colocado
no centro de toda a matéria constituida pelos veiculos inferiores. Vemos, entao, que estas
duas figuras geométricas representam, ao mesma tempo, Deus e o Homem!

O trabalho da Involucao e da Evolucao é representada pelos DEZ Sephirot
(numeros cabalisticos) que sao os seguintes:

1 - KETHER - a coroa, emblema da Unidade, principio originado da
manifestacao do Absoluto que trabalha sobre a matéria informe e cria
todo o Universo. Representa o Pai, criador da vida presente em todas as
coisas. Sua acdo, no homem, localiza-se em um Atomo Central, situado
entre os hemisférios cerebrais;

2 -CHOCOMAH - ¢ a Sabedoria desenvolvida pela inteligéncia. Representa a
Mae, passiva, mas orientadora e organizadora. Sua localizacao € no
hemisfério cerebral esquerdo influindo também sobre o figado;

3 -BINAH - ¢ a Inteligéncia sob a influéncia da Sabedoria, traduzindo-se na
Consciéncia. Representa o Filho e localiza-se no hemisfério cerebral
direito e influi no coracao;

4 -CHESED - ¢ um aspecto, da Sabedoria que traduz bondade e misericordia
representando, a graca do Espirito Santo. Atua sobre o lado esquerdo do
corpo, sendo a mao esquerda o seu principal instrumento de acao;

5 -GEBURAH - Principio da forca e do vigor de que carece a Sabedoria para
exercer sua bondade e misericordia. A mao direita € seu instrumento de
trabalho, eis que ele age sobre o lado direito do corpo;

6 -TIPHERETH - é a Beleza dos sentimentos originarios do coracao; o
equilibrio das formas; o Ideal que inspira o Amor que liga o Criador a
criatura e estas entre si;

7 -NETSTH - ¢ a manifestacao da Inteligéncia e da Justica em sua mais alta
expressao. Inteligéncia e Justica sao, no homem, a afirmacao de que ele
encontrou o caminho da Evolucao pelo qual caminha, apoiando-se no pé
esquerdo onde estdo os reflexos deste alento do Intimo;

8 -HOD - ¢ a expressao dos contrarios. A vitoria de lado direito sobre o
esquerdo, do ativo sobre o passivo da vida sobre a morte. O triunfo do
Espirito sobre a Matéria;

66



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

9 -YESOD - atua na base do corpo e caracteriza a base de toda manifestacao,
crenca e verdade;

10 -MALAKUT - o Reino. A obra se completou no ciclo do setenario e da
década perfeitos. O Absoluto contempla, de Seu Reino, a sua obra
imaculada, pura e sem defeitos. O homem queda-se satisfeito pelo dever
cumprido pela iminéncia de sua ascensao aos paramos infinitos! Malakut
age sobre os orgaos genitais que manifestam, no homem, a Forca
Criadoral

A interpretacao correta destes Sephirot leva ao conhecimento de todo o movimento
cosmico da Criacdo, principalmente no que se refere ao Homem, a obra-prima de Deus. O
desenvolvimento do periodo involutivo e, principalmente o processo da Evolucao ficam
registrados nas varias acoes que exercem os numeros sobre a vida humana. A Ciéncia dos
Numeros (Numerologia) € complexa, mas € nela que se encontraram as explicacoes para 0s
varios fendomenos que se passam no Universo e para as diferentes fases que atravessa o
homem em seu constante progresso em direcao ao infinito.

Um outro aspecto a ser analisado sobre a importancia do niumero DEZ se ressalta,
na Biblia, pela manifestacao do Criador quando, no Monte Sinai, oferece a Moisés as
tabuas do Decalogo!

O Senhor Deus, na Sua onipoténcia, exprime Sua lei em DEZ Mandamentos ou
artigos que resumem todo um codigo de Moral, insuperavel! Nele estao incluidos os preceitos
concernentes aos deveres do homem para com Deus e para com o seu semelhante.

A Maconaria, fraternidade aurea, exige, de seus associados, uma conduta ilibada,
exemplar e perfeitamente correta. O Macom perfeito se enquadra, exatamente, nos preceitos
do Decalogo. Vamos examinar este Codigo de Moral para que o Macom possa compreendeé-
lo em toda a sua grandiosidade:

PRIMEIRO - “Eu sou o Senhor teu Deus, que te tirou da terra do Egito, da casa
da servidao”.

Ha, na proclamacao acima, uma afirmacao peremptoéria a respeito da
autoridade de Deus. Este Mandamento ndo s6 exorta a crenca na
existéncia de Deus, mas, ainda, afirma uma autoridade sobre a qual irao
repousar todos os outros Mandamentos. A soberania de Deus sobre seu
povo sanciona a exigéncia da obediéncia exigida.

O Macom nao tergiversa quanto a crenca na existéncia e no dominio do
Ente Superior a quem ele chama de Grande Arquiteto do Universo. Aceita,
com humildade, suas determinacoes e reverencia-O com o mais profundo
respeito.

67



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

SEGUNDO - “Nao terds outros deuses diante de mim. Nao fards para ti imagem
de escultura, nem semelhanca alguma do que ha em cima nos céus, nem em
baixo na terra, nem nas daguas debaixo da terra. Nao as adoraras, nem lhes
daras culto; porque eu sou o Senhor teu Deus, Deus zeloso, que visito a
iniqtitdade dos pais nos filhos até a terceira e quarta geracao daqueles que
me aborrecem; e faco misericordia até mil geracoes daqueles que me amam
e guardam os meus mandamentos”.

O mandamento € claro quanto a condicao impar de Deus e nao admite a
concomitancia de seu culto e outros cultos idélatras porque a unidade de
Deus exige devocao total. O Grande Arquiteto do Universo € a autoridade
suprema a quem os Macons rendem as homenagens de seu culto. A
Maconaria nao admite a existéncia de duas Entidades Supremas.
Consulta, ao candidato, durante o cerimonial da Iniciacao, se ele cré em
um Principio Criador. Nao lhe admite pluralidade nesta crenca.

O Capitulo IV versiculo 24, do Evangelho de Sao Joao, diz: “Deus é
Espirito, e importa que os que o adoram o adorem em espirito e em
verdade”. Como Espirito ele nao pode ser adorado sob uma forma
qualquer. Imagens e pinturas desviam a mente da espiritualidade e, em
pouco tempo, se transformam em objeto de veneracao. Deus €& Espirito e
s6 como Espirito deve ser adorado.

Nas Lojas Maconicas encontra-se o Estandarte do Padroeiro que,
geralmente € ornamentado por uma pintura do retrato de Sao Joao. Isto
nao quebra o preceito Divino, porque nao se trata, ali, de uma figuracao
direta de Deus, mas, antes, € uma homenagem a uma figura exemplar
que deve ser seguida nos seus atos e nos exemplos que nos legou como
homem justo e perfeito que ele foi, amante da verdade, correto no
proceder e firme na sua devocao. Desta maneira se explica a presenca
daquele Santo no interior dos Templos Maconicos. A estampa €, antes,
uma invocacao, mas nunca um motivo de culto ou de adoracao!

Ademais, o Mandamento que ora se comenta ndo encerra uma proibicao
de se fazerem esculturas ou pinturas nos Templos dedicados ao culto. O
proprio Deus recomendou a feitura de esculturas e outros adornos como
a da Serpente de Bronze (Num. XXI, 8), a construcao dos Querubins (Ex.
XXV, 18 a 22). A proibicao € especifica, quanto ao proposito de se fazerem
imagens ou pinturas que tivessem a finalidade representar ou sugerir o
Senhor Deus.

A parte final deste Mandamento exige certa cautela ao examina-la afim de
que ela nao nos deixe a impressao de ser injusto o Mandamento. A
afirmacao “eu sou um Deus zeloso” significa que Ele é o tinico que tem o
direito de ser amado por seu povo. Assim, a idolatria ndo podia ter lugar
entre o povo de Deus. Também a afirmativa de que Ele visita a iniqiidade
dos pais nos filhos até a terceira e quarta geracoes, nao pode ser tomada
ao pé da letra. Em Deuteronémio, Capitulo XXIV, versiculo 16, lemos: “Os
pais nao morrerdo em lugar dos filhos, nem os filhos em lugar dos pais;
cada qual serd morto pelo seu pecado’.

68



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

A leitura deste capitulo e versiculo nos da a certeza de que Deus nao
pune os filhos por causa das ofensas dos pais. Se, contudo, os filhos
continuarem a ofender a Deus, como O ofendem os pais, sofrerdo por isto
a mesma punicao. Isto € ressaltado na frase: “daqueles que me
aborrecem”. SO os que aborrecem a Deus serao castigados.

TERCEIRO - “Nao tomards o nome do Senhor teu Deus em vdo, porque o Senhor
nao tera por inocente o que tomar o seu nome em vao”.

A proibicao contida no Mandamento se refere ao juramento falso, ou seja,
chamar o nome de Deus para testemunha de atos ou palavras falsos,
mentirosos ou frivolos. O Mandamento, porém, nao exclui o uso do nome
de Deus em juramentos justos, verdadeiros e solenes.

Ao Macom ¢ exigida, quando de seu ingresso na Ordem, a prestacao de
um “juramento solene”. Este € dos que nao estao incluidos na proibicao
do Terceiro Mandamento, pois ele € um compromisso sério, verdadeiro e
real. Todas as sociedades, todas as religides, todos os postos de
responsabilidade, exigem a prestacao de um juramento. Este juramento,
a par de constituir uma garantia para os componentes da sociedade de
que o seu novo membro sera fiel aos compromissos assumidos, funciona,
ainda, como uma “assinatura” moral dada sobre aqueles compromissos.

Infelizmente a humanidade ainda nao atingiu aquele estagio de
adiantamento moral pretendido pelo Senhor Jesus, de ser “o sim, sim”!
Enquanto isto nao acontece, ha que se exigir dos homens, um “solene
juramento” para se permitir o seu ingresso na agremiacao maconica.

QUARTO - “Lembra-te do dia do sabado, para o santificar. Seis dias trabalhards
e faras toda a tua obra. Mas o sétimo dia é o sabado do Senhor teu Deus.
Nao faras nenhum trabalho. Nem tu, nem teu filho, nem tua filha, nem teu
servo, nem tua serva, nem o teu animal, nem o forasteiro das tuas portas
para dentro porque em seis dias fez o Senhor os Céus e Terra, o mar e tudo
o que neles had, o no sétimo dia descansou; por isso o Senhor abengoou o
dia de sdbado e o santificou”.

Sabado (do hebreu Shabbath, do verbo sabath, significando “cessar” ou
“descansar”) era para ser um dia de descanso, evitando-se todo o trabalho
exceto aquele que o tornava imprescindivel. E interessante verificar-se a
cautela encerrada no Mandamento que se preocupa em especificar todos
os que nao deviam trabalhar, incluindo nesta especificacao até os
animais. No Deuteronémio, na repeticao dos Mandamentos, os animais
sao citados individualmente segundo sua raca! Isto distinguia a Lei de
Deus das leis dos homens, pois que, enquanto estas eram falhas e cheias
de privilégios, aquela se preocupava e nivelava os direitos de todos,
inclusive o dos irracionais. A santificacao daquele dia, em que se deveria
adorar ao Criador, deu-lhe a denominacao de “sabado do Senhor”.

A guarda do dia de sabado teve como motivo o proprio exemplo do
Criador, durante o trabalho da criacao. A importancia desta santificacao
se depreende por sua inclusao no Decalogo.

69



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

A Maconaria celebra a gloria do Grande Arquiteto do Universo e louva-se
no exemplo do Seu trabalho. Por isto € recomendado ao Magom uma vida
laboriosa, honrada e perfeita. A Maconaria, que se emprega a fundo no
combate ao vicio, € das primeiras a reconhecer os maleficios da
ociosidade e da preguica e procura evita-los conscientizando seus adeptos
de que “a ociosidade é a mde de todos os vicios”. Mas, por outro lado, ela
reconhece o trabalho de maneira inteligente e, por isto, recomenda que
ele nao deve ser continuo. Deve ser interrompido, algumas vezes, para o
refazimento das energias corporais. Recomenda entao, a observancia do
preceito do descanso semanal e, mais, seus Rituais falam mesmo em
“horas de recreacao” durante suas sessoes. E a obediéncia a
determinacédo de Deus. E uma afirmacéo de seu carater eminentemente
deista que pretende ser negado por seus gratuitos detratores:

QUINTO - “Honra a teu pai e a tua mde, para que se prolonguem os teus dias na
terra que o Senhor Deus te da”.

Quando se 1€ o numero 3 do Livro dos Provérbios e, ainda, a Epistola aos
Efésios, no Capitulo VI, versiculos 1 a 4, vemos a exortacao aos filhos a
obediéncia aos pais. Esta Obediéncia nao se limita ao acatamento de suas
ordens, mas o Mandamento exige “honrarias” para os pais e estas
incluem, além da obediéncia, o cuidado por suas necessidades e, mais,
exige a relegacao de suas faltas. Nao ha que se ver na promessa de
prolongamento dos dias de vida uma garantia de que a vida individual
dos filhos seja prolongada ou diminuida em virtude da observancia ou
inobservancia do preceito. Ela deve ser entendida como um conselho para
que, na familia, seja preservada a ordem e a prosperidade dai advinda
trara para todos dilatados dias de felicidade.

O Ritual Maconico recomenda e as “Sindicancias” exigem a condicao de
“bom filho, bom pai, bom irméao e bom esposo” como condicao para o
ingresso na Ordem Maconica. Assim, esta a Maconaria integrada na
obediéncia do Quinto Mandamento.

SEXTO - “Ndao matards”.

O Mandamento € uma salvaguarda que impoe o respeito pela vida
humana. A vida € o mais precioso de todos os bens que o Senhor nos
legou e, por isto mesmo, a ninguém € permitido tira-la. Ela pertence a
Deus. O Mandamento € taxativo e conciso. Nao permite subterfugios. O
rigor do preceito poderia trazer Injustica eis que ha casos de homicidios
acidentais e justificaveis que nao poderiam, sem injustica, ser
enquadrados na sancao do homicidio voluntario. Para isto o préprio
Senhor Deus providenciou os reparos necessarios. Lemos no Capitulo
XXI, versiculo 13, deste Livro do Exodo, que estamos examinando:
“Porém, se ndo lhe armou ciladas, mas Deus lhe permitiu caisse em suas
maos, entao designarei um lugar para onde ele fugird”’, e em Numeros,
Capitulo XXXV, versiculo 23: “ou nao o vendo deixar cair sobre ele alguma
pedra que possa causar-lhe a morte e ele morrer, nao sendo ele seu inimigo,
nem o tendo procurado para o mal’ etc., sao casos tipicos de homicidios
desculpaveis ou involuntarios cuja sancao nao € a mesma do preceito
geral.

70



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Ao Macom nao € nem cabivel passar-lhe pela cabeca a idéia de tirar a vida
a quem quer que sejal Ele €, antes de tudo um cultor da vida, um
defensor da vida, um respeitador da vida! Mas, ha que se considerar
ainda, que, matar nao implica apenas em suprimir a vida do corpo
material. O homicidio pode ser feito no campo da Moral e, ai, os
resultados sao idénticos ou piores do que os do homicidio material! Mata-
se com a mentira, com a caliinia, com a desmoralizacao, com o
descreédito, com o vitupério, com a infamia, com a vergonha e com a
desonra! O Macom tem de precatar-se contra estes atentados a moral que
aniquilam a vida e se comparam ao homicidio material. Qualquer deles é
contrario a Caridade e a Fraternidade de que se orgulha o Macom!

SETIMO - “Ndo adulteraras”.

E um preceito garantidor da estabilidade da familia e, com ela, da
sociedade. Ele é valido tanto para o homem, quanto para a mulher, e isto
porque a ordem € geral. Posteriormente, a imperfeicao dos homens fez leis
protecionistas que descarregaram na mulher a maior parte de
responsabilidade, em casos de adultério, deixando para o homem quase
nenhuma ou mesmo nenhuma sancao!

A Maconaria € um dos esteios da familia. Ela procura mesmo consolidar e
santificar o matrimonio com o cerimonial de “Reconhecimento Conjugal”
onde os nubentes, perante uma assembléia de Macons, assumem 0s
compromissos de amor, lealdade e fidelidade reciprocos. Desta forma, fica
proscrito o adultério na Filosofia Macgonica.

Tal como o homicidio, o adultério também pode atingir ao campo da
Moral. As insinuacoes, as trocas de expressoes, as falsificacoes do
pensamento, sao formas de adultério que podem causar extremo mal. O
falso testemunho é uma adulteracdo da verdade que pode acarretar sérias
consequéncias para o homem!

O Macom nao pode praticar estes atos indignos, pois eles, como acontece
nas formas de homicidio material ou moral, atentam contra a
Fraternidade e contra a Caridade.

OITAVO - “Nao furtaras”.
E um Mandamento que reconhece e garante a propriedade privada.

Ele nao se refere, apenas, a subtracao do bem material. Atinge aos atos
de apropriacao aleivosas em que se aproveita do desconhecimento ou da
ignorancia do proximo.

O Macom, defensor integérrimo do Direito e da Justica € o menos
indicado para se locupletar a custa da Inocéncia alheia! E ato contrario a
honradez e a probidade, que nenhum Macom tem o direito de praticar
sem violar flagrantemente o direito de seu proximol!

71



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

NONO- “Nao diras falso testemunho contra o teu proximo”.

E um preceito que procura salvaguardar o bom nome do préximo,
evitando que ele seja objeto de difamacao ou de falsas declaracoes.
Dissemos que o falso testemunho € uma adulteracao da verdade, por isto
mesmo, ao Macom, € defeso, pelos compromissos que ele tem com a
Verdade, proferir falso testemunho contra seus semelhantes. Seria isto
trair os compromissos por ele assumidos com a Caridade.

DECIMO - “Ndo cobicardas a casa do teu préximo. Nao cobicaras a mulher do teu
préximo, nem o seu Servo nem a sua serva, nem o seu boi, nem seu
jumento, nem coisa alguma que pertenca ao teu proximo”.

A cobica é o fermento dos interesseiros. Este mandamento se relaciona
com os quatro ultimos, porque qualquer deles implica, de certa forma, na
cobica.

O Macom deve ser um desprendido por principio. Seus sentimentos de
humildade lhe ensinarao a acostumar-se com aquilo que Deus lhe deu e a
satisfazer-se com as suas posses. Importar-se com a situacao privilegiada
de seu semelhante € torturar-se em vao. Ha que trabalhar diligentemente
para se igualar as posses e as posicoes de outrem. Nunca, porém,
cobicar-lhe os haveres ou as posicoes pois isto, a par de ser atentatorio
contra a Caridade € vexatorio para os sentimentos de Humildade!

Terminam aqui os comentarios para o estudo do numero DEZ. Como se viu, ele
implica em consideracoes de ordem filosofica que demandam atencao, estudo, compreensao
e meditacao.

A escolha do Todo Poderoso para classificar em DEZ os Seus Mandamentos,
quando com a Sua onisciéncia Ele poderia té-lo feito com qualquer numero ressalta a
importancia deste numero.

Outras consideracoes poderiam ter sido feitas a respeito deste numero, mas elas
iriam incursionar no campo do Mestre Secreto, que € o guardidao deste numero. Assim,
resolvemos fazer digressoes outras sem entrarem maiores detalhes que o leitor podera ter
conhecimento quando atingir aquele Grau.

Alias, como ja dissemos € curioso como o Ritual do Mestre Macom oferece
Instrucoes sobre os numeros...

72



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

O Numero Onze

Diz o Ritual do Mestre que o nimero ONZE sempre foi considerado um numero
misterioso.

Realmente, o estudo deste nimero nos leva a consideracoes varias de ordem
filosofica com o auxilio das quais podemos penetrar nos misteriosos meandros que o numero
oferece. Estas consideracoes so poderao ser levadas a efeito com o auxilio do conhecimento
da chamada “Arvore dos Numeros” (Sephirot), que exterioriza as DEZ expressdes da
Divindade Interna e serve de intérprete do mundo das formas ou da aparéncia visivel com
os Principios Absolutos e essenciais do Ser.

E ai que iremos, procurar o, simbolismo deste ntimero misterioso. Este simbolismo
esta nas varias combinac¢oes possiveis na constituicao do numero ONZE.

Inicialmente vamos verificar que ele € resultante da soma dos numeros Cinco e
Seis.

Segundo o que ja foi estudado, o numero Cinco representa, simbolicamente, o
homem. E a unido dos Quatro elementos materiais animados pela Quinta esséncia, o
sopro Divino que lhes da a vida. Como se viu, € a Matéria inerte que se transforma,
movimenta e trabalha sob o impulso da Energia. Estes Cinco elementos formadores do
homem sao, nos Templos Maconicos, representados pela Estrela Flamigera, simbolo do
Companheiro Macom.

Na arvore do Sephirot, aprendemos que o numero Cinco - GEBURAH - € o principio
da forca e do rigor necessitados pela Sabedoria; € o principio que sofre a Sabedoria, sempre
bondosa e benfeitora, porque € forte. Ele representa o rigor, a severidade, a punicao, o
temor e o julgamento. Estes elementos levam o homem a governar com sabedoria e com
autodominio moderador e repressor dos instintos, usando da necessaria discricao, todos
os fenéomenos da vida.

Por outro lado, o namero Seis € o representante simbolico de Deus, refletindo no
homem, simbolizado no Triangulo do vértice voltado para baixo de que se compoe a Estrela
de David, simbolo do Mestre Macom.

No Sephirot, o Seis € TIPHERETH, o principio que representa a Beleza que reside
e emana do coracao. Concepcao luminosa do equilibrio das formas, a Beleza é o intermediario
entre o Criador e a criacdo. E o ideal que inspira o Amor como forca atrativa que une os
seres. O numero Seis representa, ainda, o sentimento, o desejo, a aspiracao e a vontade.
Todas as coisas se constituem segundo este ideal.

O ideal esta representado no entrelacamento dos Triangulos do Hexagrama,
traduzindo-se pelos anseios do homem em igualar-se a Deus, de quem ¢é ele o reflexo.

73



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Soma destes dois numeros, o ONZE pode ser analisado como sendo o simbolo do
Ideal humano sempre voltado para Deus na ansia de pureza e perfeicao! E este Ideal que o
Ritual se refere quando diz que o verdadeiro iniciado deve concentrar sobre si as energias
espalhadas e difusas no ambiente. Estas energias sao as que emanam do Absoluto e
descem até aos homens e, ainda, as destes, quando imbuidos de bons propoésitos, de bons
sentimentos e de pureza. As duas Energias - Divina e humana - se fundem imbuidos de
bons propositos, de bons sentimentos e de pureza. As duas Energias - Divina e humana -
se fundem e se entrelacam, como os dois Triangulos da Estrela de David e se espalham e
difundem no ambiente, principalmente no Templo, onde o Iniciado devera procurar haurir
estes influxos regeneradores para seu melhor, aperfeicoamento, para purificar os
sentimentos de seu coracao e para elevar a sua mente até poder, com ela, alcancar as
paragens infinitas onde habita o “inexprimivel”.

O numero ONZE deve ser, ainda, examinado segundo outras combinacoes
formadas pelos varios Sephirot.

A reuniao do Quatro e do Sete constitui uma destas combinacoes. O Quatro é o
CHESED, na arvore dos numeros e representa a misericordia e a graca do Espirito Santo;
é a segunda concepcao da Sabedoria, sempre bondosa e benfeitora, porque é forte. E o
poder que da e espelha a vida, recebendo a graca, a mercé, a grandeza e a magnificéncia.
Ele representa os Quatro elementos materiais que possibilitam a formacao do mundo
material, que € a realizacao da manifestacao da vontade Divina.

O numero Sete €, como sabemos, o numero perfeito que representa a acao da
Trindade Superior sobre o Quaternario, simbolizando o homem com todas as suas
possibilidades de evolucao. O Setenario € que permite ao homem discernir entre o Bem e o
Mal, entre o Justo e o Injusto.

No Sephirot, o sete € NETSTH, que representa o triunfo da Inteligéncia e da
Justica que asseguram a evolucdo da manifestacao. E a vitéria, o triunfo, a firmeza que
permitem o discernimento e espantam as trevas, iluminando o Caos, coordenando as
forcas construtoras do mundo e assegurando o progresso da criacao.

O numero ONZE, analisado sob o aspecto da reuniao do Quatro e do Sete,
simboliza o dirigente perfeito atuando com poder inquebrantavel sobre os elementos
materiais para assegurar a construcao perfeita e estruturar, no Plano Fisico, a materializacao
da vontade Divina! A principal caracteristica deste poder de comando é o estabelecimento
da ordem, evitando a desarmonia, o que s6 se consegue com um perfeito discernimento,
com um agudo tino e uma predisposicao de mando com equilibrio e com Justica.

O numero ONZE pode ser decomposto nos numeros Trés e Oito. O primeiro - o
Trés - é, conforme a Instrucdo do nosso Ritual, o niimero da Luz. E o simbolo do terceiro
elemento que da a forma. Ele é considerado numero perfeito porque resulta da soma da
Unidade e da Dualidade, conduzindo ao equilibrio os “contrarios”. A Perfeicao, em seu
mais alto grau esta simbolizada no Triangulo, com os seus trés lados e os seus trés angulos.
Nele, vé o Macom, os pilares basicos para a perfeita compreensao da Maconaria: Vontade,
Sabedoria e Inteligéncia.

E BINAH, no Sephirot, a Inteligéncia ativa e equilibrada pela Sabedoria; é a
consciéncia individual. E o filho nascido do Pai e da Mae. Este é a Idéia, concebida e
gerada de modo a constituir a imagem original de todas as coisas.

74



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

O Oito € o numero que simboliza o procedimento moral do homem que se encontra
no limiar da cognicao dos mistérios do Plano Espiritual. Ele favorece o raciocinio; coordena
as idéias, modera as paixoes.

No Sephirot, € HOD, a eternidade da vitoria do Espirito sobre a Matéria, do ativo
sobre o passivo, da vida sobre a morte, do positivo sobre o negativo. Simboliza o
encadeamento neste sentido, necessario entre as causas e os efeitos, dentro de um aspecto
légico e coordenado sob a égide da Lei e da Justica.

O numero ONZE, visto sob o aspecto da reuniao do Trés e do Oito, simboliza uma
administracado correta nao s6 das coisas materiais, mas também do estudo das coisas
espirituais, ambas orientadas e dirigidas por uma clara e perfeita inteligéncia.

Podemos verificar, ainda, a combinacao dos numeros Dois e Nove na estruturacao
do numero ONZE.

O Dois, numero dos “contrarios”, terrivel e fatidico conforme os ensinamentos do
Ritual, mas que como vimos, pode ser analisado sob aspectos mais brandos onde vemos o
seu simbolismo significando a trajetoria do raio imanente da Divindade pelos caminhos da
Involucao e da Evolucao, até encontrar de novo a mesma Divindade.

E 0 CHOCOMAH, do Sephirot e, como o segundo principio manifesta a Sabedoria
equilibrada pela iniciativa da Inteligéncia; é a Mae e a Lei, o conhecimento do Ser. E,
ainda, o pensamento criador diretamente emanado do Pai, a palavra, o verbo, a Razao
Suprema.

O Nove simboliza o ato realizado e sua repercussao permanente. A experiéncia
do passado e a semente do futuro. E a manifestacdo do esplendor da Divindade na conclusao
de sua obra, construida pelo desejo, pelo pensamento, pela acao e realizacao sempre
iluminados por sua Divina luz.

No Sephirot, corresponde ao YESOD, o fundamento e a base de toda manifestacao,
crenca e verdade. E a representacdo do Plano Material onde tem lugar a construcao de
todas as coisas. Nele, a Energia esta no estado potencial e os projetos ja existem para as
futuras realizacoes. Simboliza a Prancheta da Loja.

O numero ONZE, como resultado da soma de Dois e Nove, simboliza, entao, a
irradiacdo da Sabedoria que se acha em projeto sobre a prancheta. E o simbolo da previsao
e atuacao do Iniciado sobre as coisas que acontecerdo no futuro e que sobre as quais ele
pode influir.

Finalmente, temos a ultima combinacao, ou seja, a soma do Um e do Dez.

A Unidade € o principio da projecao da vontade Divina que se exterioriza sob a
forma do raio que se projeta das alturas para o inicio da criacao. E a acao do Todo Poderoso
no trabalho da constante obra da criacao.

O numero UM corresponde, no Sephirot, a KETHER, a coroa. E o emblema da
Unidade ou o Primeiro principio originario da manifestacao; é o Pai, o Pensador, manancial
da vida, esséncia imanente e transcendente de tudo o que existe. Unidade e centro onde se
assenta o Principio de todas as coisas que se encontram no estado potencial.

O numero Dez € o numero que indica o término da construcao da obra. Nele,
Deus assiste a realizarao de todo o deu trabalho e manifesta a Sua gloria.

75



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

MALAKUT, no Sephirot, é o Reino da Trindade no Setenério perfeito. E a clausura
do ciclo no cumprimento da Obra. E a pedra da perpétua transformacio da matéria, fonte
de todas as ilusoes e de todas as imposturas.

O ONZE ¢, entao, quando formado pelo Um e pelo Dez, a simula de todos os
fenomenos que se originam na década. O Um, Unidade sintetizada no todo, e este se
presta a execucao de todas as maravilhas que podem ser perfeitas, pelo Absoluto!

No relato que faz a Biblia sobre os sonhos de José, ha um, descrito no Génesis,
Capitulo XXXVII, versiculo 9, que diz:

Gen. XXXVII, 9 - “Teve ainda outro sonho, e o referiu a seus irmaos, dizendo:
Sonhei, também, que o Sol, a Lua e ONZE estrelas se inclinavam perante mim”.

O Sol e a Lua representavam o pai e a mae de José e as ONZE estrelas eram os
seus irmaos. No texto podemos ver como as coisas estavam se preparando, segundo os
mistérios da Cabala, para o coroamento final da série numeérica, ou seja, a glorificacao do
numero Doze. O Sol e a Lua simbolos da Energia, masculina e feminina da qual a matéria
foi “gerada” em doze aspectos diferentes. Eram os filhos, mas destes, um se destacaria
dentre os demais e seria o seu chefe. As ONZE estrelas simbolizavam, desta forma, os
irmaos de José, ou seja os varios e desordenados aspectos da matéria em organizacao que
so se equilibrariam quando sobre eles uma forca maior exercesse a sua acao!

O simbolismo deste estado de desarmonia dos elementos materiais, que so6 se
harmonizariam sob o comando de um poder, € visto na constituicao das Tribos organizadas
entre os israelitas por Moisés, que as contou em numero de doze, mas que delas separou
uma - a dos Levitas - para cuidar do culto de Deus. Estes “levitas” eram os organizadores
e orientadores dos componentes de todas as outras ONZE tribos!

O Senhor Jesus, em sua peregrinacao sobre a Terra, escolheu doze auxiliares -
os Apostolos - para o seu ministério.

Os Evangelhos nos relatam que nem sempre estes doze apostolos se encontravam
de acordo e, em varias passagens vemos dissensoes que se instalavam entre eles.

Esta desarmonia se explicava porque o numero doze implica, sempre, na presenca
de um comandante sobre ONZE comandados. Ora, como o Senhor Jesus era o comandante
geral, o equilibrio nao se estabelecia e, em razao disto sempre haviam rusgas e
desentendimentos entre os apostolos.

No episodio da “Ceia do Senhor” Judas foi desmascarado nas suas intencoes
homicidas e, por isto, retirou-se, abandonando os doze apostolos e reduzindo o seu numero
para ONZE, agora comandados pelo Senhor Jesus e restabelecendo a condicao necessaria
ao numero doze para se tornar pacifico e harmonico.

A Maconaria, estudiosa que € da Numerologia, nao poderia deixar de ter algum
cerimonial, rito ou outra coisa qualquer que lembrasse e cultuasse, em seus mistérios, o
numero ONZE.

76



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Sua homenagem se faz na organizacao administrativa dos chamados Graus
Inefaveis, na Maconaria Capitular, quando recomenda, como condicao “sine qua non”, a
necessidade da presenca de, no minimo, ONZE Irmaos para a constituicao de um Soberano
Supremo Conselho do Grau 33.

Terminam aqui as nossas consideracoes sobre o numero ONZE que, apesar de
ser um numero misterioso, como nos diz o Ritual, pode ser entendido e compreendido em
seus mistérios, desde que se faca sobre ele um estudo consciencioso e inteligente, porque
o mistério, na Maconaria, nao se destina aos Macons, mas €, tdo somente, um véu que
cobre certos aspectos que deverao ser guardados para, através da tradicao, serem
preservados através dos séculos!

O Numero Doze

O estudo do numero DOZE fecha as Instrucoes contidas nos Rituais dos trés
Graus da Maconaria Simbélica.

Ja externamos a nossa opiniao pessoal de que o estudo dos numeros, a nosso
ver nao deveria; ultrapassar ao do numero Nove, para os graus da Maconaria Simbdlica,
ficando, o Dez e os que se lhe seguem, reservados aos estudantes integrados na Maconaria
Capitular. Assim nao pensam os nossos maiores e nos acostumados a obedecer,
empreendemos o estudo do Dez, do Onze e, finalmente do DOZE, o que faremos a seguir.
E evidente que cercaremos de cuidados este nosso estudo a fim de que néo ultrapassemos
do limite que nos dita a prudéncia e, assim, o estudo cobrira, apenas, a parte que pode ser
desenvolvida segundo os conhecimentos dos Macons de Graus Simbolicos. Vamos ao estudo:

O numero DOZE ¢ formado do numero Um e do numero Dois. Ja nos estendemos
bastante, no decorrer deste trabalho, sobre estes numeros e, por isto, ndo € necessario
que se repitam as consideracoes sobre eles feitas. Basta lembrar, apenas de que, em sua
representacao o numero Um esta a esquerda, do numero Dois. Isto significa que o numero
Um antecede, vem primeiro que o numero Dois e, por isto, aquela nimero exerce o seu
poder moderador sobre este que € o numero das contradicoes e dos opostos. O poder,
simbolizado no niumero Um, € o poder da propria Unidade do Absoluto e este poder controla
e equilibra os efeitos do numero Dois. Dai aquela afirmacao que fizemos quando estudamos
o numero Onze, que havia uma certa preparacao para o aparecimento da gloria do numero
DOZE, na necessidade que se verifica no niumero Onze de ter sobre ele um controlador um
superior, um chefe. O estudante de Numerologia tem de ser atilado e perspicaz para sentir,
nos menores detalhes o simbolismo oculto que, as vezes, quando nao alcancado reduz em
incompreensao total. Temos aqui, uma destas sutilezas de interpretacao que a muitos
passa despercebida. E a afirmacao que vimos fazendo de que o ntimero onze é desarménico
e contraditorio, necessitando de um outro elemento que seja o moderador do seu instinto
de oposicao.

A explicacao esta no fato de que o numero Onze € formado por dois numeros Um
e a soma de Um mais Um € igual a Dois, o nimero dos “contrarios”, um numero “terrivel
e fatidico” como o classifica o Ritual do Aprendiz! A moderacao destes contrarios advém
com a adicao de mais uma unidade, perfazendo o DOZE, quando entdo o equilibrio se
restabelece.

77



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Esta unidade que se adiciona é o simbolo do Poder advindo da Unidade do
Absoluto. Completado o numero DOZE, a harmonia se instala sobre os elementos (nimero
quatro) discordantes porque nele a Trindade (nimero Trés) esta contida quatro vezes. Este
€ o segredo do poder de comando do numero DOZE, de que falamos no estudo anterior.

Dentre os varios aspectos que o numero DOZE oferece para estudo, ressalta um
a que a Maconaria da relevo, mas que, como todos os outros relativos aos numeros em
geral, aborda superficialmente, sem dar destaque necessario a sua compreensao. E o
Zodiaco.

Cientificamente o Zodiaco € uma zona da esfera celeste cortada ao meio pela
ecliptica, e em que estao contidas as DOZE constelacoes que o Sol parece percorrer durante
0 ano.

A ecliptica é a orbita descrita pela Terra em seu movimento de translacao ao
redor do Sol, no intervalo de um ano sideral; trajetoria aparente do Sol sobre a esfera
celeste.

O Zodiaco se estende 8 graus e 5 minutos de ambos os lados da ecliptica. Foi
imaginado com esta amplitude para que nele ficassem contidas, além da do Sol, as trajetorias
da Lua e de todos os planetas; a trajetoria de Plutao, que foi descoberto em 1930, faz
excecao a esta regra. As constelacoes localizadas ao longo da ecliptica e denominadas
zodiacais sdo DOZE: Aries, Touro, Gémeos, Cancer, Ledo, Virgem, Libra (Balanca), Escorpiéo,
Sagitario, Capricornio, Aquario e Peixes.

Remonta a antigiidade a idéia da influéncia decisiva dos signos do Zodiaco,
tanto na vida das pessoas como na historia dos povos. A contemplacao dos movimentos
dos astros e a observacao da sucessao regular dos dias e das estacoes impressionaram
profundamente o homem primitivo e induziram-no a crer que os corpos celestes regulavam
os destinos humanos. A determinacao dos signos do Zodiaco resultou num incentivo a
estas tendéncias, contribuindo para coloca-las num plano de especulacao que lhes dava a
aparéncia de fato cientifico. A veneracao astrolégica dos signos do Zodiaco refletiu-se na
propria Medicina, surgindo verdadeiros mapas de localizacao das diferentes partes do
corpo, sujeitas respectivamente a acao de determinado signo.

O principio da influéncia dos astros, sobre a Terra e o homem, ja foi explicado
quando estudamos o numero Sete. Apenas para recordar vamos dizer que as esferas celestes
recebem quantidade de vibracoes, luminosas e sonoras, partidas do Sol, na razao inversa
das distancias que dele guardam. Estas vibracoes, partidas do Sol, compreendem uma
gama extremamente grande de freqiéncias vibratorias e, cada esfera tem a propriedade de
vibrar em unissono com uma ou algumas destas freqiiéncias. Como qualquer esfera recebe
a gama vibratoria integral, ela absorve as freqii€ncias que lhe sao harmonicas e reflete as
demais que irao interferir nas outras esferas. Assim, a Terra recebe e absorve as vibracoes
que lhe sao proprias, mas, além daquelas que lhe vém diretamente do Sol e que com ela
nao se harmonizam ela recebe, das outras esferas o reflexo destas mesmas vibracoes e isto
influi no seu equilibrio vibratorio proprio, causando beneficios ou disturbios que os
astrologos denominam de influéncias astrais.

Como sabemos que o Sol, em sua mancha aparente pela ecliptica, “visita”, durante
os 365 dias do ano, por determinado tempo (30 dias), as DOZE constelacoes, ele envia
para a constelacdo que esta sendo “visitada” por ele uma quantidade maior de suas
vibracoes.

78



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

A constelacao em foco recebe uma carga vibratoria reforcada, absorve as que lhe
sao proprias e reflete, para a Terra e outras esferas, as vibragcoes que com ela nao se
harmonizam. Por isto, enquanto aquela constelacao esta recebendo a “visita” solar, exerce
sobre as demais esferas, inclusive a Terra, a sua “influéncia”, que atua, nao s6 quanto ao
individuo, mas, também, sobre os destinos dos povos. .

As constelacoes do Zodiaco sao DOZE e o Sol, em sua marcha aparente, percorre
todas elas durante o periodo de um ano. Acreditam os astrélogos que, no que se refere ao
homem, quando, no momento da reunidao do espermatozoide com o ovulo, ou seja, na
concepcao, a Monada - parte imortal que animara o corpo -, “desce” do Infinito para nele
se instalar. No momento de sua “descida”, ela sofre a influéncia vibratoéria da constelacao
que esta sendo “visitada” pelo Sol e reflete as vibracoes que lhe sdo desarmonicas sobre as
outras esferas. Assim, a Monada, que € uma vibracao pura, sofre a influéncia daquelas
vibracoes refletidas e, dai para frente, influi nos destinos do ser em que instalou, estando
sempre pronta a vibrar em unissono com a constelacao que lhe comunicou a vibracao
inicial, todas as vezes, durante toda a vida do ser, que aquela constelacao estiver refletindo
para a Terra as suas vibracées! E o que se chama a influéncia do signo.

Os astrologos nao se poem muito de acordo com relacao ao instante em que a
Monada individual sofre a influéncia astral. Enquanto uns supoem que esta influéncia se
da no momento da concepc¢ao, outros, e estes em maior namero, acreditam que a influéncia
se processa no momento do nascimento do individuo.

Para a Maconaria os signos do Zodiaco tém influéncia no que se relaciona com a
Iniciacao. Esta é o instante em qué se da, simbolicamente, o “nascimento” do Macom.

E necessario esclarecer-se que as figuras apresentadas como Signos do Zodiaco
sao fruto da imaginacao dos antigos observadores do céu que julgavam ver, no grupo de
estrelas que forma cada constelacao, a imagem de um animal ou de um objeto. S6 com
muito boa vontade se pode vislumbrar no firmamento, algo que se pareca com o animal ou
coisa citadas.

Passemos a examinar agora os DOZE Signos do Zodiaco e o seu relacionamento
com a Iniciacao Maconica:

ARIES - E a constelacdo mais conhecida por seu significado classico do que
pela espetaculosidade da sua figura ou do seu aspecto no céu. Nao
compreende estrelas de grande brilho, nem de caracteristicas peculiares.
Ha dois mil anos o equinocio da Primavera foi localizado na constelacao
deste nome. Por isto, o simbolo para o equinoécio vernal, € o proprio
simbolo da referida constelacao, isto é, a cabeca do ariete.

Aries corresponde ao planeta Marte e ao elemento Fogo, na simbologia
maconica e representa o fogo interior que constroi e estimula o
desenvolvimento. E ele que, na Primavera, provoca a germinacao das
sementes e a eclosao dos rebentos. Ele representa a energia individual
que, recebendo uma influéncia exterior, desenvolve o seu trabalho no
sentido de uma realizacao perfeita.

79



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Na simbologia da iniciacao ele representa o ardor iniciatico que
impulsiona o Candidato a procurar a Iniciacao.

O simbolismo de Aries, como forca impulsionadora, vem da concepcao
inicial dada a constelacao como sendo a cabeca de um ariete e que mais
tarde, foi mudada para a figura de um carneiro.

TOURO - Constelacao zodiacal situada entre as do Carneiro (Aries) e dos
Gémeos, ao sul da de Perseu e do Cocheiro. Nela se localizam dois
cumulos estelares abertos, conhecidos desde a antigiidade remota. O
Touro é considerado, desde épocas bem remotas, simbolo de forca, de
bravura e de presteza. Para os gregos era a encarnacao da divindade
chamada Mnévis, e aparecia em varios outros ritos. No Egito, constituia o
Touro ou Boi Apis, venerado em Menfis como imagem da energia
reprodutora. O Touro de Ormuz, também chamado Touro simbdlico, era
considerado pelos antigos persas como centralizando o principio da vida
dos homens, dos animais e das plantas. Para os hindus, o Touro era a
animal proprio para os sacrificios, o simbolo da procriacao, bem como da
imortalidade. Os hebreus e os helenos vertiam de preferéncia o sangue
deste animal para aplacar a ira da divindade. Mais modernamente, o
cortejo do “BoeufGras”, na Franca, constituiu reminiscéncia do tempo de
paganismo, era celebrado no equinécio da Primavera, quando o Sol entra
no Signo de Touro; apos o desfile, com um boi gordo a frente, um jovem
que simbolizava a forca do Sol enterrava uma espada no pescoco do
animal. Certas tribos primitivas da Asia, da Ameérica a da Africa ainda
sacrificam, anualmente, um touro a divindade.

Na Iniciacao maconica, o Touro corresponde ao elemento Terra e ao
planeta Vénus. Tanto a Terra quanto o planeta Vénus sao vistos na
Mitologia e na Cosmogonia como o simbolo do sexo feminino, da
passividade a do amor, onde ha receptividade e ambiente propicio para a
fecundacao e elaboracao interior de um novo ser. Seu papel é
inteiramente feminino.

Seu simbolismo €, na Iniciacao, o Recipiendario, que depois de
Judiciosamente preparado, € admitido as provas da Iniciacao.

GEMEOS - Constelacéo zodiacal. Preside os pequenos deslocamentos e a
familia fora dos parentes imediatos. E o signo ativo de Mercurio, primeiro
signo mutavel o primeiro do ar. E um signo de mutacéo, de inconstancia
e de poderosa atividade mental. Torna douto, engenhoso, eloquiente e sutil
o seu protegido. Proporciona excessiva mobilidade para todas as coisas

com relacao a situacao e a fortuna, com alternativas de elevacao e queda.

Gémeos corresponde, na Iniciacao macgonica, ao elemento Ar e ao planeta
Mercurio. Os filhos da Terra fecundada pelo Fogo. O duplo Mercurio dos
alquimistas é simbolizado por duas Serpentes ou por uma Serpente de
duas cabecas. Vitalidade construtiva e organizadora. Sublimacao da
matéria na flor que desabrocha. Simboliza o Neo6fito que recebe a Luz.

80



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

CANCER - Constelacao representada por um caranguejo, simbolo da vida
multiforme, indicando o recuo e a marcha do tempo. Esta constelacao ja
era conhecida no Século III e Heis contou nela 99 estrelas que,
observadas a olho nu, formam uma nebulosa conhecida como “Presépio”.
E uma constelacdo de pouca importancia, pois a sua estrela maior é de
quarta grandeza. Na Astrologia, preside os parentes e os bens moveis. E o
signo ativo da Lua, segundo signo movel e primeiro da agua. Preside a
mobilidade e a atividade do ponto de vista dos sentimentos o que torna o
seu protegido extremamente sensitivo, impressionavel, sonhador e
lunatico, portador de vivissima imaginacao. Indica excelentes
oportunidades de fortuna na segunda metade da vida havendo
probabilidade de certa celebridade.

Na Iniciacéo, ele se relaciona com o elemento Agua e com o satélite Lua.
Lembra a organizacao da forma conseguida com o intumescimento da
seiva, produzindo uma espléndida vegetacao em que predominam as
folhas, as ervas e os legumes. Apresenta dias longos e cheios de luz. Seu
simbolismo indica que o Iniciado ja esta instruido com os ensinamentos
que lhe foram ministrados na Iniciacao.

LEAO - Constelacdo austral. Signo do Zodiaco ligado aos amores, aos prazeres
e as criancas. E o signo ativo do Sol, segundo signo fixo e do Fogo.
Preside a ambicao, a nobreza, a magnanimidade. Toma seu protegido
empreendedor, nobre, constante e artista, que nao se deixa intimidar por
ameacas e torna-se as vezes, violento. Favorece com fama e fortuna

obtendo sempre éxito depois de algumas lutas.

Na Iniciacao, relaciona-se com o elemento Fogo e o astro Sol. Simboliza o
Iniciado quando verifica por si mesmo, e com serenidade, as idéias que
puderam seduzi-lo a entrar na Ordem.

VIRGEM - Constelacdo austral que inclui uma estrela de primeira grandeza. E
simbolizada por uma donzela, denotando a esterilidade, visto que a Terra
pouco produz quando o Sol entra neste signo. E apresentada como sendo
de natureza fria e seca. A este signo, tanto a Astrologia quanto a crendice
popular associam uma série de pressagios.

Na Iniciacao, € associada ao elemento Terra e ao plana Mercurio.
Representa aqui, ao contrario da Astrologia, a esposa virginal do Fogo que
da a luz e recupera a sua virgindade. E a Terra que oferece a colheita
madura para, mais tarde, receber nova semente, mostrando-se, como
antes, pura e pronta para nova fecundacao.

Simboliza que o Iniciado, depois de fazer a sua escolha, retiine os
materiais de construcao para desbasta-los e talha-los segundo a
destinacao que lhes for dada.

81



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

LIBRA (Balanca) - Constelacao zodiacal entre a de Virgem e a do Escorpiao.
Preside ao matrimoénio, as associacoes, aos processos e as guerras. E
signo ativo da intelectualidade, da dedicacao e da arte. Seu protegido €
simpatico, afetuoso, amavel e, as vezes, um pouco sensual, Pode produzir
dissabores e infelicidades imprevistas, mas, também, pode elevar muito,
depois de muitas lutas. Oferece oportunidade de herancas e legados, de
bens vindos de mulher. Ha possibilidade de desentendimentos
matrimoniais. Ele preside ao equilibrio entre as forcas construtivas e
destrutivas.

Na Iniciacao, associa-se ao elemento Ar e ao planeta Vénus. Simboliza o
Companheiro em estado de desenvolver seu maximo de atividade
utilmente empregado.

ESCORPIAO - Constelacdo meridional, situada parcialmente na Via-Lactea e
proxima a constelacao da Balanca. A sua estrela mais brilhante é
Antares. Signo que preside a morte e as herancas. E o signo passivo de
Marte, o terceiro signo fixo e o segundo da agua. Violento e poderoso, no
Bem ou no Mal. E signo da morte e da regeneracdo. Da vontade poderosa,
irresistivel, sentimentos violentos e forte paixao. As violéncias praticadas
neste signo podem ser ativas como passivas. Ha possibilidade de riqueza
no ultimo quartel da vida.

Na Iniciacdo, associa-se ao elemento Agua e ao planeta Marte. O Sol
comeca a descer para o hemisfério austral, causando desorganizacao dos
elementos dissociados que procuram novas associacoes. Simboliza o
conluio dos maus Companheiros e, ainda Hiram, ferido de morte.

SAGITARIO - Constelacao austral representada sob a figura de um Centauro
que segura um arco retesado e armado de flecha; esta situada em uma
das regioes mais densas da Via-Lactea, localizando-se na sua direcao o
centro de nosso sistema galactico. Situa-se entre Escorpiao e Capricornio.
Ha nesta constelacao uma estrela de primeira grandeza denominada Alfa
Centauro.

E o signo do desprendimento da parte espiritual, quando deixa o corpo
material. A tristeza e desolacdo constituem a influéncia deste signo.

Na Iniciacao, associa-se ao elemento Fogo e ao planeta Jupiter. Hiram
esta morto e o seu espirito se destaca do corpo e paira nas alturas. Tudo
€ tristeza e pavor. A natureza toma um aspecto de desolacao.

Simboliza os obreiros abandonados e sem direcao que, lamentando, se
dispersam a procura do Mestre assassinado.

CAPRICORNIO - Constelacao zodiacal entre Sagitario e Aquario e
representada nos antigos monumentos por uma cabra ou por uma figura
com a parte anterior semelhante a uma cabra e a posterior semelhante a
um peixe; era consagrada a Pa. Transportada ao céu por Zeus, tornou-se
a constelacao austral de Capricornio cuja aparicao anuncia o Inverno.

82



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Segundo a tradicao mais corrente, os deuses celebravam um banquete as
margens do Nilo, quando, subitamente, apareceu Tifao; todos os convivas
fugiram espavoridos e procuram ocultar-se sob diversas formas. Pa
penetrou no rio até a cintura, transformando-se em peixe, do nivel da
agua para baixo, e em cabra da cintura para cima. Para conservar esta
memoria, Zeus colocou este monstro entre as estrelas. Segundo outras
tradicoes, Capricornio era a cabra de Amaltéia, ama de Zeus, ou a proprio
deus Pa, transformado em monstro, para combater os Titas.

Na Astrologia ele preside a gloria, as honras e ao destino. E o signo
passivo de Saturno, o quarto signo movel e o terceiro da Terra. E o signo
da prudéncia e da ambicao, sabendo aliar a astucia a vontade.
Proporciona firmeza, interesse, constancia nas coisas politicas, mas torna
muito versateis a afeicao e as coisas do coracao.

Na Iniciacao, associas-se ao elemento Terra e ao planeta Satumo. Nada
mais vive; a substancia terrestre esta inerte, passiva, mas ainda é
fecundavel. Simboliza o timulo de Hiram, descoberto gracas ao ramo de
Acacia, unico vestigio da vida desaparecida.

AQUARIO - Constelacao ao sul da de Pégaso. Preside aos amigos e aos eventos
felizes. E o signo ativo de Saturno e o signo de Urano, quarto signo fixo e
terceiro signo do Ar. E voluntarioso e muito intelectual. Seu protegido é
meigo, laborioso, humilde e instruido. Atrai para o oculto, coisas
misteriosas. Pequenas honrarias, mas fortuna certa. Perigo de vida em
experiéncias perigosas. Matrimoénio constante e afeicoado.

Na Iniciacao, associa-se ao elemento Ar e ao planeta Satumo. A terra
descansada ja tem todos os seus elementos construtivos reconstituidos.
Ela se prepara para novos esforcos geradores. Satura-se de dinamismo e
em seu seio ha abundancia de forcas vitalizantes.

PEIXES - Constelacao da regiao equatorial, situada ao sul da constelacao de
Aquario e constituida por um pequeno grupo de estrelas, sendo a mais
notavel a estrela de primeira grandeza chamada Fomalhaut.

Na Iniciacéo, associa-se ao elemento Agua e ao planeta Saturno. E o signo
do ressurgimento e da revitalizacao. As forcas criadoras se associam de
novo e a terra se prepara para novas safras com seus fluidos
revitalizados. Os dias tornam-se maiores, o Sol resplandece e a luz
impera. Simboliza Hiram que, ja levantado, torna a si, a Palavra Perdida é
encontrada.

Esta é a interpretacao dos signos zodiacais, feita até onde pode chegar o Macom
dos Graus Simbodlicos. Como se viu, a interpretacao € nebulosa e os aspectos mitologicos
e astrologicos tocam, as vezes, as raias da fantasia! Tudo se resume no trabalho da natureza
durante o desenvolvimento das quatro estacoes do ano. Tivemos que nos valer da
Enciclopédia “Mérito” e do Grande Dicionario Enciclopédico de Maconaria e Simbolismo,
dos quais se copiaram alguns trechos para poder dar uma palida idéia aproximada da
simbologia do Zodiaco.

83



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

O importante de toda esta simbologia sdo os aspectos da tragédia de Hiram.
Mas, antes disto, o simbolismo focaliza os desejos do Candidato por seu ingresso na Ordem,
os primeiros momentos de sua Iniciacao, o seu trabalho como Aprendiz, depois como
Companheiro para, por fim, atingir ao Mestrado, onde comeca, entao o desenvolvimento
simbolico da lenda do Mestre Hiram.

O nosso trabalho termina aqui. Estamos conscios de que esta muito longe da
perfeicao, mas nao deixa de ser um esforco despendido para abordar um dos assuntos
mais dificeis e complicados da Filosofia Maconica: a Simbologia dos Numeros!

Gostariamos de ter maiores conhecimentos, de praticar melhores incursoées pelos
campos da Cabala, da Teosofia, da Astrologia, da Astronomia, da Numerologia, da Historia
antiga e outros que se fizeram necessarios para o desenvolvimento do assunto! Em todos
eles bordejamos, mas faltou-nos folego para um maior adentramento. Os compéndios foram
a nossa grande ajuda. Neles, procuramos nos abeberar com alguns conhecimentos para
poder aplica-lo nas necessidades do nosso trabalho.

De qualquer forma sentimos que oferecemos, quando nada, um principio por
onde o estudioso podera comecar.

Se alguém nos leu, o nosso muito obrigado!

Se alguém lucrou algo com a leitura de nosso trabalho, sentimo-nos inteiramente
recompensados.

84



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

Bibliografia

No presente trabalho foram consultadas as seguintes obras cuja leitura se
recomenda:

RITUAL DO APRENDIZ MACOM - Grau 1.

RITUAL DO COMPANHEIRO MACOM - Grau 2.

RITUAL DO MESTRE MACOM Grau 3.

RITUAL DO MESRE SECRETO - Grau 4.

GRAU DO APRENDIZ MACOM E SEUS MISTERIOS - Jorge Adoum
GRAU DO COMPANHEIRO MACOM E SEUS MISTERIOS -Jorge Adoum.
GRAU DO MESTRE MACOM E SEUS MISTERIOS - Jorge Adoum.
GRAU DO MESTRE SECRETO E SEUS MISTERIOS - Jorge Adoum
MACONARIA SIMBOLICA - Raul Silva.

ANTIGA MACONARIA MISTICA ORIENTAL - Swinburn Clymer.

O QUE DEVE SABER UM MESTRE MACOM - Papus.

PEQUENA HISTORIA DA MACONARIA - C. W. Leadbeater.

A VIDA OCULTA NA MACONARIA - C. W. Leadbeater.

DO APRENDIZ AO MESTRE MACOM - Sebastido Dodel.

O DELTA LUMINOSO - Rizzardo da Camino.

INTRODUCAO A MACONARIA - 3.0 Vol. - Rizzardo da Camino.
MANUAL DO MESTRE MACOM - M. Gomes.

JESUS E SUA DOUTRINA - A. Leterre.

A DOUTRINA SECRETA - H. P. Blavatsky.

PASSES E RADIACOES - Edgard Armond.

A BIBLIA SAGRADA

O NOVO COMENTARIO DA BIBLIA - R. Davidson.

GRANDE DICIONARIO ENCICLOPEDICO DE MACONARIA E SIMBOLISMO - Nicola Aslan.
DICIONARIO DE MACONARIA - Gervasio Figueiredo.

DICIONARIO DA BIBLIA - I. Davk.

ENCICLOPEDIA BRASILEIRA “MERITO”.

NOVO DICIONARIO AURELIO.

85



Boanerges B. Castro O Simbolismo dos Numeros na Magonaria

86



	Capa
	Dados do Livro
	Indice
	Apresentação
	Os Números na Maçonaria e seu Simbolismo
	O Zero
	O Número Um
	O Número Dois
	O Número Três
	Teorema de Pitágoras
	O Delta Sagrado, Quatro, Cinco e Seis
	O Delta Sagrado
	O Número Quatro
	O Número Cinco
	O Número Seis
	Sete, Oito e Nove
	O Número Sete
	Representação Simbólica para o Estudo do Ternário no Setenário
	O Número Oito
	O Número Nove
	Dez, Onze e Doze
	O Número Dez
	O Número Onze
	O Número Doze
	Bibliografia

