Louis Claude de Saint Martin
O Verbo sustenta todas as coisas para o Homem

Se nao houvesse nenhum poder de harmonia e de ordem, poder este que se
engendrou a partir de toda eternidade, nunca veriamos a ordem surgir e
vencer a corrupcao que ocorre em tudo o que constitui o circulo universal,
como vemos, a cada momento, diante de nossos olhos. Sim, proclamemos, em
alta voz, que ha um Verbo Eterno, depositario da Luz Eterna, da vida e da
medida que equilibram, por causa do homem, a desordem, a anglstia e a
infeccdo em que ele se afunda aqui neste plano. Se o homem ndo se mantém
constantemente em elevacao onde este suporte habita, ele cai novamente no
abismo do mal e do sofrimento, no extremo oposto. Ndo ha meio termo para
ele: se ndo usa a forca de Hércules, permanece esmagado sob o peso de Atlas.

Sim, toda a Luz Divina é necessaria para dissipar as trevas intensas que
circundam o homem. Ele precisa de toda virtude divina para equilibrar a
regido do crime a qual estda amarrado; em resumo, se o homem nao consegue
manter a santidade, permanece afundado na abominacgao.

E em vdo que o homem tenta obter este triunfo através de meias medidas e
de frageis especulacdes da sua mente e de sua razdo. Estes supostos esforcos
s0 o0 enganam, pois sdo ilusérios.

As distracoes flteis e artificiais as quais o homem prende sua existéncia
diariamente o engana ainda mais; o caminho vivo &€ o Unico caminho
proveitoso; este caminho vivo s6 pode ser a propria mdo do Altissimo pois,
somente Ele pode manter e governar todas as coisas; Ele criou uma
compensacao para todas as deficiéncias.

Quando foi dito que o Dirigente Supremo mantinha todas as coisas pelo poder
de seu Verbo, isto ndo era uma expressao mistica planejada para deixar nossa
mente em suspense, era positiva e fisicamente verdade, em qualquer ordem
que possamos imaginar.

Se o Verbo nao sustentasse o Universo em sua existéncia, dirigindo-o em
todos seus movimentos, seu progresso teria um fim imediato e ele retornaria
a nao manifestagao:

E verdade que, se o Verbo ndo sustentasse as plantas e os animais, eles
reintegrariam imediatamente seus proprios germes, que seriam absorvidos
pelo espirito temporal do universo.

E verdade que, se o Verbo ndo sustentasse sua acdo e execucdo, todos os
fendomenos do Universo cessariam de se manifestar aos nossos olhos.

Também é verdade, na ordem espiritual, que, se o Verbo ndo sustentasse o
pensamento e a alma do homem, assim como sustenta, diariamente, todas as
coisas no Universo, nossas mentes recuariam, de imediato nas trevas e
nossas almas no abismo, sobre o qual somos capazes de nos sobrepor, apesar
de nossos crimes, unicamente através do inestimavel e mais misericordioso



poder do Verbo: assim, a menos que sejamos voluntariamente insanos e
coincidentemente nossos piores inimigos, ndo cessariamos nem por um
momento a busca pelo Principio de todas as coisas e pela inclinagdo ao Verbo;
nao agir assim eqiiivale a negar nossa existéncia e renunciar a tudo o que é
atil nas regioes onde o auxilio advém do Ministério Espiritual do Homem.

Os metafisicos e especuladores da Divindade.
Religido Politica

Ai de Vos, metafisicos insensiveis, que fizeram do Ser Divino e de tudo o que
dele emana

um mero tema para suas dicertagoes e raciocinio! Ai, de vos especuladores
que nao deram fundamento a religido, mas a politica. O fundamento essencial
da religido é o Verbo, sem o qual nada pode ser sustentado!

Vés, sem davida, nada véem na religido sendo suas formas obscuras, que se
tornaram ainda mais tenebrosas pelos abusos que as desfiguraram; como eu
digo, vos olhais para a religido e suas correntes misteriosas, apenas como um
meio de relacionar o que é elementar e pensais que ela ndao serve para mais
nada.

Por isto posso te desculpar, tao espessas sao as trevas que cobrem a terra!
Mas, nao te perddoo quando fazes do Verbo uma reveréncia aos seus
propositos politicos. Deus, o Verbo, e as reveréncias que lhe sdo devidas, ndo
sdo resultados do calculo e da reflexdo; ainda é pouco relacionar esta
reveréncia apenas com um dever de acreditar neste Deus Soberano e seu
Verbo Eterno, que possui o direito a veneracao de suas criaturas. Esta crenca
é mais que uma conseqiiéncia filosofica; € mais que um direito e uma
obrigacdo; é uma necessidade constituinte radical de nosso ser; e sua
presente situacdo é uma prova disto; a destituicdo universal em que vive é
suficiente para que sintas esta necessidade a cada instante de sua vida e a
partir do momento em que deixas de sustenta-la, cais novamente no abismo.

Analogia entre faltas e punicées: Como descobrir a nossa ofensa

Ay

Vamos nos dirigir agora a brilhante luz universal com relagao as faltas e
punicoes em geral e aos principios aos quais estas faltas tem ofendido.

Na estrita justica, assim como na estrita verdade, deve haver uma perfeita
analogia entre punicoes e faltas. Examinando cuidadosamente a infeliz
condicao do homem neste plano, veremos claramente a natureza de seu erro
e crime pois, a punigao e o crime sao moldados um pelo outro.

Nesta mesma estrita justica, deve haver também uma repulsiva conexado,
igualmente marcante, entre a falta e o principio que ofendeu, ja que a falta so6
pode ser, em todos os sentidos, o universo e o contrario do principio; vamos
ser bem entendidos quando dizemos que a falta pode consistir apenas numa
direcdao oposta aquela do principio. consequentemente, ao retroceder na linha
do crime, ndao deixaremos de chegar ao principio; da mesma forma, ao



examinar a natureza da penalidade ndao deixaremos de reconhecer a natureza
da ofensa, da qual sao os resultados

Devemos comecar com a punicao, ja que serve para nos ensinar qual foi a
ofensa. O passo seguinte deve ser o de voltar ao longo da linha desta ofensa,
a fim de chegar ao principio. Assim, nosso primeiro dever é acabar com as
reclamacoes e passar por todos os niveis de nossa punicdo com resighagao, se
é que realmente queremos chegar ao verdadeiro conhecimento de nossa
desordem.

Nosso segundo dever consiste numa atividade viva e ardente sem olhar para a
mao direita ou esquerda; so isso pode dissipar nossas trevas e nos trazer de
volta a vida da qual a ofensa nos separou.

Nosso confinamento em um mundo mudo mostra que nossa ofensa foi contra
o Verbo

Quando examinamos nossa punicdo, notamos que seu mais proeminente
carater é de que somos mantidos calados e amarrados a um universo que,
embora sustentado pelo Verbo, esta sem fala; isto representa para nés uma
dupla punicdao que nos faz sentir, por um lado, a vergonhosa desproporgao
que ha entre nds e as criaturas mudas a nossa volta; e de outro lado qudo
desgastante este universo deve ser para o préprio Verbo, ja que deveria ser
manifestado em todos os lugares e corresponder livremente com tudo o que
existe.

Ora, a primeira destas punicdes é demonstrada ndo so pelo atual estado das
coisas, mas também pela conduta do homem com relacdao ao seu semelhante.

Apesar de a conversacao dos homens estar muito longe do verdadeiro Verbo,
nao obstante, quando estdao juntos, se nao estimularem a atmosfera com seus
discursos (uma fragil sombra do Verbo), se ndo animam um pouco a sepultura
em que se encontram, ndo conhecerdao nada além do frio tédio da morte.

A segunda punicdao também nos mostra uma fonte viva, que busca
incessantemente reviver todas as coisas por meio da palavra individual; pois,
sem esta fonte, o homem nao desfrutaria desta palavra individual, da qual faz
uso diario de forma tdo pueril e da qual pode tirar pouco proveito enquanto
nao estiver regenerado.

Assim, podemos dizer, que estamos devidamente esclarecidos sobre as
punicoes que chegam até nés. Contudo, observando a necessaria analogia que
subsiste entre punicdo e ofensa, podemos concluir que, se somos punidos
com a privacao do verdadeiro Verbo, com certeza é ao Verbo que temos
ofendido.

Pela segunda lei, ou, como conseqiiéncia da analogia entre a ofensa e o
principio, o resultado é que, se, em nossa palavra deveriamos agir nhuma
direcao inversa aquela que tomamos por ocasiao da sua corrupgdo, onde
caminhamos todos os dias, chegamos mais uma vez ao grande, fixo e
luminoso Verbo, com o qual sentimos que devemos habitar na alegria ao invés
dos sofrimentos que nos atormentam.



O Verbo ou a verdadeira palavra, requer uma pratica assim como outras
habilidades; O siléncio

Como podem os homens manterem a satisfacdo ativa deste instrumento
universal, este Verbo, que embora tenha tdao grande importancia e seja tdo
desejado, &, ainda, a Gnica habilidade ou, por assim dizer, a Gnica pratica que
se pode exercer sem a preparacao de um longo aprendizado, como ocorre ao
cultivarem outras habilidades? Pois, repito, qual homem que fala em todo
lugar, o dia todo, ndao deve estar enganado com relacao ao Verbo (palavra,
verdadeira fala)? Com certeza ele é futil e ignorante o bastante para nao
perceber isto.

De fato, o Verbo s6 é conhecido no siléncio de todas as coisas deste mundo;
s6 assim pode ser ouvido; quando falamos, seja com os outros ou com nés
mesmos, sobre qualquer coisa que pertenca a este mundo, é certo que agimos
contra o verdadeiro Verbo e ndao a seu favor; pois, sO nos degradamos e nos
naturalizamos com o mundo que, como ja dissemos, sendo mudo &, ao mesmo
tempo o modo e o instrumento de nossa punigao.

Nao vamos esquecer de um outro fato, igualmente verdadeiro, e muito mais
confortante: o sentimento de que se o pecado nos priva de todas as coisas e
nos deixa num estado de absoluta destituicdo, é necessario para nossa cura,
que tudo nos seja dado novamente pelo Infinito Amor Universal; de outra
forma nossa cura nunca sera absoluta.

Ora, este auxilio universal, em que o Amor novamente se presta ao mundo, é
comprimido nas maravilhas do Verbo; a perda dessas riquezas é que nos
coloca em privagcdao. Mas agora, podemos conhecer esta palavra (Verbo) do
Espirito, apenas de forma lenta, assim como vemos as criangas aprenderem a
linguagem humana. Devemos também, aprender de forma natural, de forma
insensivel, como as criancas. Assim diz o preceito do Evangelho: "A menos
que sejais como as criancinhas, ndo entraras no reino dos céus".

O Verbo mostra a alianca de Deus com o Homem e a Natureza

Vamos olhar com admiracdo, dentro desse espirito, tudo o que o Verbo trouxe
ao nosso conhecimento; segue-se um extrato daquilo que devemos
apreender:

Foi através do Verbo que Deus fez Seu pacto divino da alianga universal, com
tudo o que existe na imensidao.

Foi através do Verbo que Deus, em Seu processo restaurador, formou sua
alianca espiritual temporal geral, nas diferentes épocas de sua obra graciosa,
manifestada na origem e criagdao da natureza, na promessa feita ao pecador
Adao, em seus diferentes lideres eleitos que proclamaram suas leis e
mandamentos sobre a terra, tanto antes da idade média e a partir dela e
naqueles que ira enviar até o final dos tempos e no fim de tudo.

E também através do Verbo, que Deus faz uma alianca espiritual especial com
o homem individual, plantando nele os germes dos diferentes dons e virtudes
que se atraem uns aos outros e se agregam através desta atracdo até



adquirirem, por sua forca e atividade harmonica, tamanha afinidade com a
Unidade, que esta Unidade vem e se junta a elas concentrando-as com sua
aprovagao.

Pelo Verbo, Deus rege o curso de sua alianca espiritual temporal geral:
quando esta alianca adquirir forca suficiente, pela atracao de seus poderosos
elementos divinos, o Verbo permite que exploda e Ele proprio passe na
torrente desta explosdo, a fim de que suas substancias salutares possam ser
melhor infiltradas nas regides que as esperam; esta é uma das maravilhas dos
numeros ativos que, embora ndao sejam nada em si, como ja foi dito
anteriormente, representa ,fielmente o curso oculto do Verbo, e suas
inestimaveis propriedades. E pelo Verbo, também, que Deus faz uma alianca
continua e particular com a vegetacdao e a natureza terrestre, onde cada
producdao é sempre precedida pelas gradacoes da atividade, germinacdo e
crescimento, atraindo umas as outras reciprocamente, até culminar na
explosdo, seja pela florescéncia ou pelo nascimento, quando o botdo, ou o
centro da vida em cada uma, tenha dissipado os obstaculos que as circundam,
sendo capaz de tomar posse de seus direitos.

A necessidade de uma linguagem espiritual

Assim como estes niveis de acdo estdao disseminados pela Natureza, os
germes da ciéncia estdo disseminados por todos os homens: s6 precisamos de
uma linguagem analoga ou palavras para comunicar uma com a outra. Se
cultivassemos estes germes cuidadosamente, produziriam uma linguagem
capaz de transmitir seus frutos a nos; mas somos levados pela impaciéncia;
ao invés de esperar pela frutificacdo desta linguagem, temos pressa em
compor diferentes linguagens para nos mesmos, de acordo com as ciéncias
que praticamos.

Ao mesmo tempo, como estas linguagens sdo estéreis, diferentes daquela
cujo lugar usurparam, ndao trazem nenhum proveito a nds; elas nao tocam os
germes dos quais o fruto pode brotar.

Os resultados cientificos dos homens terminam, na maior parte, em nossas
linguagens faccionais compostas; as ciéncias humanas geralmente residem na
forma externa, ndao na virtude das palavras; as linguagens cientificas nao
tendo vida em si mesmas, nao podem vivificar umas as outras e como nao
podem vivificar, ddo inicio a disputa e a oposicdao e acabam destruindo umas
as outras.

Desta forma, as ciéncias propagam a morte que, desde a queda, tem
espalhado seu império por todos os lados; ao invés disto, deveriam dar
continuidade a vida, ou ao Verbo, que desde a grande transformacao, nao
pode dar um passo sem ter que lutar por isso. De fato, toda geracdo, toda
vegetacao, todo ato restaurador ou operacao e até mesmo todo pensamento
em diregcdo a regido da luz, formam muitas ressurreigées e reais conquistas
sobre a morte. Aquele que for capaz de penetrar tdo longe quanto possivel de
conceber e sentir a continua ressurreicao do Grande Verbo, ira dar gracas, e
ficarei surpreso se nao se esternecer e perder a fala de tanta admiracao.
Portanto, qual ndo sera a alegria dos poderes divino, espiritual e celeste,



quando conseguirem gerar, no mundo da Verdade e da Luz, um homem
semelhante a eles proéprios, seu Filho bem-amado!

O Verbo na angustia; todas as coisas nascem na angustia, até mesmo a
propria vida

O verdadeiro Verbo esta universalmente na angustia; ndo podemos realizar
ou receber coisa alguma sendo através da angustia; tudo o que existe de
forma visivel é uma perpétua demonstracdo fisica do Verbo na angustia;
portanto, ndo se deve evitar a angustia interna; portanto, s6 as palavras da
angustia podem beneficiar; elas semeiam a si préprias e geram, porque sao a
expressao da vida e do amor.

Oh, homem! esta lei severa é evidente no pranto de sua mde quando te da a
luz e nas tuas préprias lagrimas quando a recebe. Imagine, entdao, o quanto
ndo custou, a Fonte de todo repouso, se reproduzir em tua forma espiritual
corrupta e se tornar semelhante a ti. Compara tua vida temporal, livre e ativa,
com aquela que tinhas no ventre de tua mae e vé se as alegrias de tua
existéncia nao te fazem esquecer suas primeiras lagrimas; imagina, entao, o
que podes esperar das menores impressdoes que a angustia real pode fazer
nascer em ti.

Prepara, portanto, teus olhos para ver e tua compreensao para admirar,
aquilo que vem diariamente da angustia particular do Reparador ou do Verbo
e que ira, daqui para frente, proceder de sua angustia geral; pois, o resultado
de todas estas angustias sdo tdo certas quanto imensuraveis.

Acontece que, como nenhuma palavra viva e salutar pode nascer em nés,
sendo na angustia; com certeza os homens a quem ouvimos diariamente ndo
pronunciam nenhuma palavra e mesmo assim nos convencem quando fingem
proclamar a verdade; eles falam sem o poder e a intervencao da angustia.

Além do mais, as palavras de angustia sao sempre novas, ja que nesse ponto
reside o principio da linguagem. Ora, as palavras daqueles que ouvimos todos
os dias nao sao novas e nao dizem nada além de reminiscéncias e repeticoes
que ja foram ditas varias vezes.

E possivel perceber qual é o sublime objetivo desta angustia do Verbo?
Quando o homem escuta atentamente, a Verdade parece lhe dizer: Oh,
homem, ndo posso dar vazao as minhas lagrimas em lugar algum sendo em
teu seio".

Assim, entdo, o coracdao do Homem é escolhido para ser o depositario da
angustia de Deus, o amigo de sua escolha, o confidente de todos os seus
segredos e desejos, visto que nenhum deles pode ter expansao ou ser emitido
exceto através da angustia. Depois disto, tdo doce e amigavel proclamacgao é
feita ao Homem, ele percebe e por sua vez exclama: "Torrentes de dor
inundem minhas veias e todo meu ser se elevara com amargor".

Da gracas entdo, pois neste momento a vida tem inicio.



Como manter vivo o fogo da vida Espiritual

A seguir um caminho seguro para evitar que estes primeiros elementos de tua
vida sejam extintos. Tem cuidado ao te afastar, mesmo por um instante, do
fogo central fundamental, no qual repousas e nunca deves deixar de te
exercitar na dor, a fim de que esta dor se estenda a todas as suas faculdades
e facam sair seus frutos.

E este fogo que deve te preparar incessantemente e manté-lo no medo; sem
esta preparacgdo continua o Verbo vivo da anglstia ndo ira te penetrar; iras te
tornar um objeto repulsivo e quando o Verbo vier te envolver teras que virar
sua cabeca por causa de teu halito infectado; pois, se o Homem Espirito é
ofendido tdo freqiientemente pelo halito que sai da boca do homem, como
Deus poderia suporta-lo?

Permanece, entdo, constantemente neste fogo central fundamental, como
uma crianca permanece no ventre de sua mae, até ficar forte o bastante para
suportar a Luz do dia, ou, se é que uma comparacao menos digna pode ser
feita, como um alimento que permanece no fogo até estar pronto.

Atras de tudo isto ha grandes verdades e principios experimentais. O mais
importante é que deveriamos saber e sentir qual é a grande angustia de Deus.
E aquela que se origina de sua continua tentativa de se revelar através do
coracdo do Homem, e dos tenebrosos obstaculos que o coracdo do Homem
opoe a Ele.

Por esta razdo, todo fogo abismal que é aceso abaixo de nds através da vida,
ndo é o bastante para dissolver as espessas coagulagoes que sufocam.

Se este fogo abismal nao preparar o caminho, os Verbos da angustia divina
nunca irdo penetrar em nos; se o Verbo da angistia ndo nos penetrar, nunca
compreenderemos a angustia universal de todas as coisas e nunca poderemos
ser aquele que ird conforta-las. Sim, se nao tivermos a substancia da vida em
atividade dentro de nés, como seremos capazes de julgar, ou mesmo de ser
sensiveis ao que esta morto a nossa volta?

Assim, ndao é apenas o sabat da natureza ou aquele da alma humana que
requerem nossos cuidados urgentemente, temos também de fazer com que o
Verbo propriamente dito, desfrute de seu sabat, ja que ndo se pode negar, em
nome do uso falso, futil ou perverso que o homem faz do Verbo Divino, que o
Verbo esteja em seu leito de sofrimento, para nao dizer em seu leito de
morte; o homem nao pode trazer-lhe alivio algum até que sinta cada angustia
do Verbo nascer em seu interior.

A verdadeira Cruz

Vemos os homens darem o nome de '"cruzes de expiacao" aos
desapontamentos da vida temporal, as aflicdoes mundanas, as enfermidades
humanas, etc.; este nome em seu verdadeiro significado se aplica unicamente
as dores espirituais dos homens devotados a obra do senhor, chamados a
trabalharem nesta obra, segundo suas habilidades e dons.



Esta classe de homens é geralmente presa a circunstancias bem opostas a
obra divina a qual almejam, para a qual foram feitos e da qual sao tao pouco
capazes de falar, pois freqiientemente permitem serem cobertos de escarnio e
desdém para entdo abrirem suas bocas sobre tal obra. E para estes homens
que o preceito Evangélico se aplica: "Aquele que ndo me seguir, ndao é digno
de mim". Pois, se eles nao tomarem a determinacdao de suportar a cruz que
lhes é mostrada e irem em frente, apesar da angustia que lhes esperam
correm o risco de perderem sua obra e serem tratados como maus servos.

O espirito do mundo mascarou os mais belos significados das Escrituras ao
dar-lhes as aplicacbes mais ordinarias e vulgares. Nao temo em dizer que, até
mesmo muitos grandes santos falharam em dar a esta grande passagem todo
o significado que lhe pertence; a famosa frase de Santa Teresa "Deixe-me
sofrer ou morrer" nos da apenas metade do verdadeiro significado. A cruz é
de longe anterior ao mal e quando se faz sentir em nods, atuando no
confinamento de nossos presentes obstaculos espirituais, & para nos conduzir
a sua propria acao livre e nos instruir, em sua prépria generosidade infinita,
apesar de nossa obscuridade, o que é a cruz anterior ao mal.

N3o, ndo! a cruz ndao é um sofrimento; é a Raiz Eterna da Luz Eterna. Ndo é
menos verdade que se o eleito deve suportar, corajosamente os esforcos
dolorosos que esta cruz realizam nele, a fim de chegar a regido da liberdade,
com muito mais razao devemos todos suportar as tribulacbes deste mundo,
tanto corporais como espirituais, as quais damos o nome de cruzes; esta
resignacao sera a mais meritéria, pois mesmo no estado de desordem e
discordancia em que a queda nos lancou, ndo somos todos impedidos de
sentir, ao menos no mesmo nivel, a angustia da cruz superior.

Nao diria que os homens nao podem tirar proveito de sua maneira inferior de
ver os preceitos evangélicos com referéncia a cruz; gostaria apenas que os
homens de desejo soubessem que podem tirar muito mais vantagens disto de
outra forma; pois, € em seus desapontamentos e contrariedades, nas coisas
divinas, que sua fé é ao mesmo tempo testada e alimentada; é aqui que
comecga, pela primeira vez a apreender o que é o sofrimento do Verbo e é
daqui que tiram conforto e se sentem satisfeitos ao invés de reclamarem;
porque o Verbo ndo avanca em suas dores, sem avancar também rumo a
grande época de sua libertagao.

Ao avancgar, sua angustia e tribulagdo aumentam cada vez mais; os Salmos
seriam bem diferentes do que sao, se fossem escritos agora. Pois, o Verbo é o
desejo divino, personificado e em acao no homem. Na medida em que ele
penetra e se descobre na atmosfera humana se vé obrigado a alimentar a
amargura e o desespero. Mas qual ndo sera sua satisfacdo quando encontrar
uma alma cheia de fé e desejo que realmente procura se regenerar de acordo
com a nova lei do espirito e da verdade!

Considere, entao, oh homem de Deus, que nenhum sofrimento vale a pena
sendao aquele que tem o bem comum como objetivo. Pode o soldado que
adoece por intemperanca ou por sua propria negligéncia, ser considerado
como servidor do estado quando segue precisamente as prescricoes do
médico? N3&o, ele serve unicamente a si proprio, busca sua propria
recuperacao; ele so ira servir novamente seu pais quando voltar a luta.



Esta é nossa situacdao aqui neste plano: estamos todos sob tratamento
médico, por conseqiiéncia da grande desordem ou de nossos proprios erros;
quando observarmos e seguirmos tudo o que é prescrito para nossa saude
espiritual, seremos (teis somente a nés mesmos. E errado chamar isto de
servir a Deus, pois isto ndo é servir a Deus.

Quando formos regenerados e capazes de cumprir os diferentes ministérios
de nosso Mestre, entao poderemos realmente servir a Deus; entao
poderemos, por meio de nossas proprias penas, sentir e conhecer por
experiéncia propria, as dores do Verbo: até entdo, sentimos apenas as nossas.
Vamos entdo, fechar os portoes do mal e da futilidade em nés, a fim de que as
regioes da vida possam entrar.

A mao do Senhor sobre o homem

Quando a mao do Senhor esta sobre o homem, a fim de puni-lo, este fica
preso com relagcdo as suas faculdades. Ele é atormentado pela inquietacgdo,
pela necessidade de acao e movimento, além da intolerante tortura (Geena,
inferno) que mantém todo o seu ser numa violenta contracdo; o homem
permanece inativo, tudo é incerteza.

Quando a mdo do Senhor esta sobre o Homem a fim de acelerar a obra e o
progresso do Verbo, o peso da mao de Deus também o atormenta, mas com a
ansia do reino de justica; a geena que ele experimenta o faz avancgar
diariamente na regiao da vida, iluminado pela atividade espiritual.

O traicoeiro prestigio da regido das aparéncias o circunda com suas ilusoes;
ele passa por elas e nao lhes da atencdo. As trevas e as paixoes terrestres o
perseguem em vao, ele passa por elas e deixa tudo para tras.

Pode-se preparar a ele qualquer armadilha dos desejos desta vida, a mao do
Senhor o atrai e sua ansia de justica é mais forte que seus desejos. Pode-se
martiriza-lo ele ira aceitar, ndao ira sentir nada sendao o peso da mao do
Senhor que o atormenta com a ansia de justica.

Quando uma veia estoura pode algum débil laco evitar seu declinio? Ela
estoura e mergulha no oculto. Poderdao alguns pequenos obstaculos impedir
seu caminho? ela os reduz a pd, ou os arremessa ao fogo e mergulha no
oculto.

Isto é o que o homem deve se tornar quando for feliz o bastante para sentir o
peso da mdo do Senhor e se sentir atormentado pela ansia de justica.

Busca e encontraras a mao do Senhor sobre ti

Oh, Homem de Desejo! como conseguiras sentir o peso da mao do Senhor e
ser atormentado pela ansia de justica? Fazendo um compromisso contigo
mesmo, dizendo "nunca vou parar de orar até sentir que Deus propriamente
dito ore em mim".



"Se for fiel a este compromisso, nao terei que esperar pela lentiddao de minha
propria oracao para que Deus possa orar comigo, pois Ele ira orar comigo
desde o inicio de minha oragdo".

"Ele logo ira até mesmo orar comigo quando eu ndo orar!" "Ndo se fatigardo
inutilmente, nem gerarao filhos para a desgraca; porque constituirdo a raca
dos benditos de Iahveh, juntamente com seus descendentes".

Acontecera entdao que antes de me invocarem, ja lhes terei respondido;
enquanto ainda estiveres falando, ja os terei atendido". (Is. LXV. 23, 24).

"Sim, toda minha vida sera a partir de entdo uma oracao ininterrupta; ja que
ndo sera mais eu quem busca Deus, com suplicas isoladas, proveniente da
fraqueza humana, mas sera Deus a me buscar, na continuidade de sua acgao
infalivel”.

"N3ao devemos um dia nos tornar como tantas torrentes flamejantes,
disparando sem cessar, de cada ponto de todas nossas substancias
constituintes, luzes vivas e ardentes?"

Entdo poderas dizer: "minha alma encontrou o amigo de sua vida, eles se
beijaram e ndo irdo mais se separar. Ela ndo foi ao mercado ou aos subtrbios
da cidade, buscar este amigo; ela nao precisou perguntar-lhe sobre os vigias
de Jerusalém;

"Este amigo veio pessoalmente encontra-la num acesso de seu amor; eles se
beijaram e nao irao mais se separar".

"Estas sdo as riquezas que ele me trouxe e que emanaram em meu coragao,
no acesso de seu amor".

"Eu era uma alma curvada com o peso de sua propria miséria; o desespero
quase tomou conta de mim mas quando vi a abordagem do Consolador, ouvi
estas doces palavras sairem de sua boca: Por que estais deprimido? N3o disse
o teu Deus para perdoar teu irmao sete vezes setenta? Se Deus te julga capaz
de tanta cleméncia para com teu irmdo, O crés incapaz da mesma cleméncia
com relagao a ti?"

Portanto, suplica para que te perdoe, nao somente sete vezes setenta, mas de
acordo com o numero eterno de sua infinidade; ndo descanses até sentires
que Ele tenha selado teu perddao e que Ele proprio tenha tomado a lei, o
preceito e o mandamento que te deu.

Quando Ele assim tiver te perdoado, diga-lhe: "Senhor, a cidade ndao mais sera
destruida; tu exigistes ao menos dez equidades para impedir o fogo que
aproximava-se de Sodoma e Gomorra e estas dez equidades nao foram
encontradas.

"Tu exigistes ndo mais que uma equidade para salvar Jerusalém, nos dias de
Jeremias, e nem uma foi encontrada (vi 13)".



"Mas agora a cidade ndo sera destruida, se tu exigires esta Unica equidade,
pois ela é encontrada; esta Gnica equidade entrou na cidade; foi ela prépria
que fez uma alianga comigo".

"Esta Unica equidade ira salvar a cidade e todos os seus habitantes, porque
esta Unica equidade é tua divina Unidade que ird se espalhar por todos os
habitantes de Jerusalém".

"Dissestes ao profeta Jeremias: mesmo que Moisés e Samuel estivessem
diante de mim, eu nao teria piedade deste povo (XV 1)".

"Mas eles nao eram sacerdotes da ordem de Melquisedek, eram apenas
ministros da lei simbolica e desta forma, ndao podiam abrir o portdo sagrado
da misericérdia eterna".

"Agora este portdo vivo esta aberto, este portao és tu mesmo; portanto, tu
nao podes mais ajudar a salvar o homem que os segue; tu és o profeta que
estas diante de ti mesmo, a quem deves implorar auxilio a este povo e tu tens
sido levado a libertar minha alma quando ela derrama sua desgraca e miséria
diante de mim".

Contudo, o homem de Desejo ainda ira estremecer: Por que choras, Oh! minha
alma? Por que choras? Qual é o novo motivo de dor?

"Se estremecgo, é porque o homem se tornou o assassino do Verbo e da
Verdade; é porque as regides vitais ndo encontram nada nele sendo a morte,
e sdo obrigadas a se retirarem; é porque seus proprios infortanios,
negligéncias, dores e ainda suas proprias ilusbes impedem que sinta as dores
do Verbo".

"O que posso fazer sendao Chorar! Ja que as dores do Verbo estio sempre
diante de meus olhos e toda minha substancia é aflicdo!"

"Além do homem, correntes de infecao correm dele como rios de agua
lamacentas; desta forma, minha Gnica tarefa deve ser a de impedir que se
aproximem do Verbo para que nao transmitam sua infegao!"

"Vou me dedicar inteiramente a esta tarefa; vou me devotar a isto com um
ardor intermitente. E a Unica coisa recomendada como necessaria; tudo o que
ndo se refira a este santo e indispensavel dever vou fazer como se nao
fizesse".

"E tu, oh! Espirito de Oracao, seras o companheiro de meu trabalho, ou
melhor, seras o mestre, o agente e o principio; irds me ensinar a ser como tu,
o mestre, o agente e o principio de minha obra, porque irds me ajudar a ser
um orador como tu”.

"Como nao poderia me tornar um orador, ja que o Verbo fora invocado sobre
mim, afugentando todos os inimigos da Verdade, a fim de que todos os
homens de Deus se originem de mim e ali celebrem a alegria de ter
encontrado uma morada de paz?"



"Oh! como irao regozijar-se quando encontrarem esta morada de paz! Irdo
realizar festivais de jubilo e cantar hinos sagrados de vida, levantarao suas
vozes, para que seus companheiros possam ouvi-los e se apressem para
compartilhar desta felicidade".

O homem é um administrador e nao um legislador, tanto na politica como nas
coisas divinas

Ha alguns anos, quando falava de politica, disse que o homem ndo deve ser
um legislador e sim um administrador no posto confiado a ele. Mostrei que,
estritamente falando, um homem legislador é contrario a razao; que ndao é um
bom exemplo enviar uma criatura a um lugar onde ela tenha que fazer leis
para ela propria seguir; disse ainda, que como conseqiiéncia deste principio
fundamental e inquestionavel, o poder administrativo tinha absorvido o
legislativo, em todos os governos do mundo; isto pode ser facilmente
verificado com referéncia aos fatos, especialmente na historia religiosa.

Agora, posso estender este principio ao Homem considerado em seu posto
divino, onde, longe de ter que estabelecer qualquer lei, nao tem outra funcao
sendo a de ser, sem intermissdo, o 6rgdo e ministro de seu Mestre. E por
conta da urgéncia da obra do Mestre e da vigilancia e atividade universal que
ela requer, que os homens que alcangaram a ser nela empregados nao tem
tempo de falar sobre seus proéprios direitos.

Por esta razdo, o conhecimento espiritual deve ser o (nico pagamento da
acao constante; a luz brilhante comunicada através dos escolhidos, como
Jacob Boehme parece pertencer a proxima era; que se segue a este mundo e
de ser o preco Gnico da acdo universal (influéncia) que ira nos conclamar, na
qualidade de administradores, a fim de renovarmos a face do mundo atraindo
0s novos céus e a nova terra, onde devemos contemplar as maravilhas do
Verbo natural, espiritual e divino.

N&ao penses entao, oh!, Homem de Desejo, que tens algum dia, qualquer lei a
promulgar, a nao ser aquelas de teu Mestre.

Alegrias espirituais, como recebé-las para a extensdao do Reino de Deus

Quando as alegrias descerem sobre ti durante os exercicios espirituais, ndo
penses que te sao enviadas apenas por tua causa. Nao, elas nao tem outro
objetivo sendo a obra de teu Mestre, nutrir suas forgcas e sustentar sua
coragem. Quando o proprio Verbo descer sobre ti ndo esquecas a importante
intimacao que acabas de ler e diz:

E por minha causa que tu me visitas? Eu que nada tenho feito para que tu
chegues perto de mim, mas, ao contrario, tenho feito tudo para manté-lo
afastado?

"N3do irei me entregar a esta alegria até sentir aquele desejo universal que
anima e cria a ti eternamente”.



"Nao irei me entregar a ela, até que perceba o objetivo particular que tu tens
e o tipo de tarefa que queres que eu faca, na obra do progresso geral".

"Sem esta precaucdao nao sé a minha alegria seria va, como meu curso seria
incerto, como aquele do neoéfito. Eu ainda posso, a qualquer momento, cair
novamente na obscura regiao dos homens da torrente".

Assim entdo, Oh, Homem de Desejo, quando o Verbo Divino descer sobre ti,
pense apenas em permitir que ele penetre todo o seu ser e faca com que os
gérmens que la estdo depositados, frutifiquem, ao visita-los com o poder de
sua propria geracgao eterna.

O Verbo Divino é tdao poderoso, que uma mera lembranca dos auxilios que tu
deves ter recebido dele, ira capacita-lo a afugentar o inimigo, assim como a
mera sombra dos Apoéstolos curava os doentes; pois este Verbo Divino nao
pode aparecer em lugar algum sem deixar sinais indeléveis: s6 temos que
observar estes sinais mais cuidadosamente e segui-los com mais seguranga;
nada mais é exigido dos homens além de que facam todo esforgco para serem
constantes numa oracao eficiente para a recuperagao universal; ou seja,
constante no estado de exercitar o Ministério Espiritual do Homem.

Quando o Verbo ordena ao homem que esteja pronto, isto significa que deve
estar sempre preparado para responder ao impulso, quando quer que ele o
convide para a obra de recuperacao; pois o Verbo é a propria medida correta;
ele tende a restaurar os homens as suas proprias proporgoes originais, a fim
de que possa, mais tarde, fazer com que as medidas divinas revivam, em
todas as regioes onde se perderam; esta é a verdadeira extensdo do reino de
Deus; o reino de Deus existe primeiro para ele e depois para nos.

Como os homens menosprezam o Verbo que tudo governa: a conversagao
morta

Se tivermos a felicidade de conhecer, experimentalmente, uma parte do
imenso poder do Verbo, a exclusiva universalidade de seu governo, a
vivacidade de sua acdo e a suavidade de seu espirito isto nos afetara
profundamente; ndao s6 por ver o homem privado de seu suporte inefavel
durante sua jornada diaria, mas principalmente de nem ao menos suspeitar
de sua existéncia eterna e imortal, silenciando a natureza, que esta vazia
(néant).

Este doloroso sentimento é seguido pela surpresa pois, vendo que este Verbo
€@ o0 Unico suporte de toda ordem, de tudo o que vive, de toda harmonia e
vendo o homem dispensar, todos os dias, seu suporte indispensavel, ou até
mesmo se declarar seu inimigo, s6 podemos ficar atonitos de que os homens
nao sejam ainda piores do que sdao e que devem, no minimo, manter algum
traco, mesmo que s6 em pensamento, ou alguma idéia de justica e perfeicao.

Como pode o homem avangar, no caminho da regularidade e da vida, com esta
imensa massa de conversacdes tdo inGteis, vazias, falsas, terrestres e
avarentas que dia a dia preenchem todo o mundo? Desde a grande corrupgao,
os homens tem caido sob a autoridade de palavras mortas (conversas) que os



governam tiranicamente e nao permitem que escapem, nem por um
momento, de seu controle.

Olhe em todas as classes, pegue todas as palavras que pronunciam desde que
acordam até quando vao dormir outra vez; iras encontrar uma palavra
relacionada ao progresso na verdadeira retiddo ou em relagdo ao destino
original do homem?

Nao vamos falar aqui do homem de trabalho que, enquanto cultiva a terra em
siléncio, faz correr o suor de sua fronte cumprindo a sentenca promulgada a
familia humana; pelo menos, ele realiza, por sua resignaciao e por aquela
espécie de palavra silenciosa, num plano inferior aquilo que nossa palavra
virtual deve realizar no plano espiritual; ndao vamos considerar nem mesmo
aquelas palavras extorquidas de nossas caréncias, misérias terrestres e
sofrimentos temporais, mas nos referimos aquela torrente de palavras
estupidas e pestilentas que sacrificamos diariamente a preguica, a vaidade, as
ocupacoes frivolas, as paixdoes, a defesa de nossos falsos sistemas,
pretensoes, fantasias, a injustica, ao crime e a abominacao.

Desde que o Verbo vivo foi retirado do homem, ele tem sido envolvido por
uma atmosfera de morte. Ele ndo é mais ativo o suficiente para unir o seu
Verbo com o fogo vivo. Ao invés de agiientar esta privacdo corajosamente e
esperar pacientemente o aparecimento nas alturas, ele substitui a falta do
Verbo por aquela enxurrada de palavras destrutivas que emanam do delirio
de seus pensamentos. O homem se contaminou neste caminho e ao mesmo
tempo, contaminou seus semelhantes e entiao com toda docilidade e
humildade permite que o Verbo infernal atue sobre si, aquele Verbo que
procura unicamente vivificar a ele, ja que vivifica, continuamente, todas as
criaturas as quais deu existéncia.

A substancia das palavras dos homens se levantardo em julgamento contra
eles

O homem esquece que, quando a substancia de suas palavras se dispersa no
ar, ela ndao é destruida; portanto, ndo se evapora, formando uma massa que
corrompe a atmosfera espiritual, assim como nossas exalacOes fétidas
corrompem a atmosfera em nossas moradas; o homem esquece que cada
palavra que sua lingua pronuncia sera um dia pronunciada novamente diante
dele e o0 ar que nossa boca se utiliza para formar nossas palavras ira restaura-
las assim que as receber, da mesma forma que cada elemento ira restaurar o
que esta semeado nele, de acordo com o seu modelo; o homem esquece que
até mesmo nossa fala silenciosa, pronunciada tacitamente no segredo de
nosso ser, irA da mesma maneira reaparecer e ressonar em nossos ouvidos;
pois o siléncio também tem seu eco; o homem ndo pode produzir um sé
pensamento, uma palavra, um ato, que ndao seja implantado no espelho
eterno no qual todas as coisas estdao gravadas, e do qual nada é jamais
apagado.

O santo pavor de um juramento se deriva, originalmente, de um profundo
sentimento destes principios pois, quando penetramos o plano de nosso ser,
descobrimos que podemos nos unir com a fonte inefavel da verdade, através



de nosso Verbo; contudo, também podemos nos unir com o terrivel abismo de
mentiras e trevas, pelo uso criminoso de nosso Verbo.

Ha povos incultos, que, embora sem a nossa ciéncia, tem se perdido menos do
que nos, pois consideram enormemente seus juramentos, enquanto que entre
as nacgodes civilizadas, o uso de juramentos é somente uma formalidade,
conseqiiéncias morais daquilo que parece ser de pouca importancia.

Contudo, deixando de lado estes falsos juramentos e perjurios: quando vemos
os grandes males que resultam diariamente, do mal emprego de nossas
palavras, isto ndo é suficiente para nos dar uma licdo de sabedoria?

Oh, homem! se o cuidado de tua propria saude espiritual ndo é suficiente para
te fazer dignar a prestar atencdao nas palavras para teu proprio bem, presta
atencdao pelo menos pelo bem de teus semelhantes; nao fique satisfeito ao
encher-lhes, como fazes todos os dias, de palavras vazias que nao trazem
beneficio algum, que os levam a todo tipo de davidas e ilusdes; faca com que
suas palavras sejam ao mesmo tempo uma tocha que guia o seu irmao e uma
ancora que firme e o segure durante as tempestades.

Leis essenciais para a administracao da fala.

Quais sao, entdo, as leis para a conduta ou administracao de nossa fala, para
com nossos semelhantes?

E, pensar de forma elevada sobre a inteligéncia humana, fazendo com que a
conversacao seja desta ordem e que possamos apresentar nada além do que
seja melhor e possa acrescentar riquezas a inteligéncia;

E, se convencer que a inteligéncia do homem deve ser tratada como seres
elevados, como ocorre no Oriente, que nao podem ser abordados sem que
uma oferenda lhes sejam oferecida.

E, tentar sempre acrescentar algo, a luz e as virtudes daqueles que
conversam conosco, a fim de que suas palavras possam mostrar sempre um
beneficio aqueles que as ouvem.

E, conversar somente sobre o que é certo e verdadeiro, sem alimentar os
homens com meros recitais e narrativas frias, jJa que estes sdo compostos de
tempo que possui apenas passado e futuro, enquanto que as grandes
verdades s3ao sempre presente, como os axiomas; elas nao pertencem ao
tempo, mas a permanente regido eterna.

E, distribuir suas palavras sobriamente, com moderacdo; pois somente as mas
causas necessitam muitas palavras para defendé-las.

E, nunca esquecer que a fala ou o Verbo, é a luz da infinidade, que deve estar
sempre crescendo.

E, sempre examinar, antes de falar, se aquilo que iras dizer corresponde a
estes importantes objetivos.



Se vocé se manter apenas no nivel daqueles com quem conversa, a obra nao
irda avancar. Se manter abaixo, a obra retrocede. Se, observares todas estas
leis, o avanco da obra sera sua principal meta; cada respiracdo de sua vida
deve ser empregada neste trabalho.

O Verbo ira dirigir seu proprio ministério

Eu sei que, nas sociedades nao operativas, estas leis da fala nao podem ser
observadas, porque o Verbo ndao pode exercitar ali seu ministério, de forma
conveniente; ndo é para elas que eu me reporto. Isto é para vocé que conduz
a ti proprio, para quem o Verbo dara um ministério a realizar, onde quer que
esteja pois, se tentar fazer isto por si proprio, ird apenas acrescentar
extravagancias a profanagao.

A fala é o fruto de um contrato ou aliangca; e nada somos sem algum tipo de
contrato

Toda fala nada mais pode ser sendao o fruto de um pensamento, e todo
pensamento é fruto de uma alianca; porém, como as aliangas que fazemos sao
tao diferentes umas das outras, nao é de se surpreender que nossa fala tenha,
da mesma forma, tantos aspectos variados.

De fato, somente através de nossa alianca ou, se preferir, de nosso contato
com Deus é que podemos ter algum pensamento Divino.

O contato com o Espirito nos proporciona pensamentos espirituais; os
pensamentos siderais ou astrais surgem de nosso contato com o Espirito
astral, que é chamado de Espirito do Grande Mundo; os pensamentos
materiais e terrestres surgem de nosso contato com as trevas terrestres; os
pensamentos criminosos surgem do contato com o Espirito de mentiras e de
fraquezas. Temos o poder e a liberdade de fazer qualquer uma destas

aliancas, basta escolher.

O que deve nos manter constantemente ativos e atentos é que, de cada
natureza de nosso ser, o fogo que nao pode ser extinto, somos a cada
instante pressionados a contatar uma ou outra destas aliancas. E mais: nao
podemos ficar sem contratar uma, seja de um tipo, seja de outro. Em resumo,
nunca ficamos sem engendrar algum tipo de fruto, ja que estamos sempre em
contato com um destes centros, Divino, espiritual, sideral, terrestre ou
infernal que nos rodeiam.

Os frutos Divinos comparados com os naturais

A tarefa do Homem, particularmente do Homem da Verdade, que aspira se
tornar um ministro de Deus e um servo do Senhor, consiste em examinar
cuidadosamente as palavras que correspondem a estes frutos, pensamentos
ou aliangas; isto é o que ocorreria ao homem se estivesse restaurado em suas
Divinas proporgoes, através do processo de regeneracgao:

Nenhum desejo, senao em obediéncia;



Nenhuma idéia, que ndo seja uma comunicagdo sacra;
Nenhuma palavra, que nao seja um decreto soberano;

Nenhum ato, que ndo seja uma extensido e um desenvolvimento da regra
vivificante do Verbo.

Ao invés disto, nossos desejos sdao falsos, pois surgem apenas de nos
mesmos.

Nossos pensamentos sao vagos e corruptos, pois formamos constantemente
aliancas adulteras.

Nossa fala ou palavras ndao tem virtude ou eficacia, pois permitimos que
figuem embotadas, todos os dias, pelo rancor, substancias heterogéneas que
empregamos nas palavras.

Nossos atos sao estéreis e insignificantes, pois ndo podem ser outra coisa
senao o resultado de nossas palavras.

Nesta relacdao melancdlica, nada serve para a obra. Nao ha nada para a gloria
e a consolidacdo do Verbo, desde que ndo ha nada para o real Ministério
Espiritual do Homem.

O poder do inimigo durante a noite, na auséncia da fala.
Homens bravos temem as trevas

O poder de expulsar o inimigo, através da virtude de nossa fala, um de nossos
direitos primitivos, ndo s60 permanece em suspenso, mas por ter caido em
desuso ha tanto tempo, tem sido considerado algo imaginario; aqui,
independentemente da inatividade, que une as pessoas, mundialmente,
compreendemos a razao pela qual amam as altas horas, trocando o dia pela
noite; eles estdao longe de suspeitarem que esta inclinagcdao tem uma profunda
raiz.

Se o homem estivesse em sua verdadeira posicao de combate, ele teria muito
mais cuidado a noite, para afugentar o inimigo, do que de dia: este era o
objetivo original das preces noturnas das aflicoes religiosas; este cuidado
ainda é praticado materialmente em nossos acampamentos militares, pois nas
duas ordens, é durante a noite que os inimigos cometem seus grandes
ataques como, de fato, ocorreu durante o sono do primeiro homem, que se
tornou a presa de seu adversario esquecendo o pacto Divino.

O homem nao precisaria despertar para esta lei espiritual de combate se
estivesse em sua lei natural, pura; poderia dormir pacificamente durante a
noite e tirar de seu descanso uma renovacao de forcas para o seu trabalho.
Este é o caso do homem de trabalho pesado e do agricultor; eles sdo pouco
incomodados pelo inimigo durante seu sono.



Porém, o homem do mundo que se alimenta unicamente de estupidez e
corrupcao e nao trabalha, ndao desfruta de tais noites tranqiiilas; enquanto ele
seguir aquelas falsas substancias das quais permite ser continuamente
impregnado e sobre as quais se estende os direitos do inimigo, (direitos que
sao reforcados muito mais durante o dia) as pessoas mundanas que nao
possuem o Verbo (verdadeira fala) e fogem de si mesmas, ainda buscam uns
aos outros tao avidamente, durante a noite, porque assim,
inconscientemente, diminuem a forga de ataque do inimigo.

Além do mais, sabe-se que alguns homens de coragem que continuamente
enfrentam a morte e o perigo com firmeza, nao entram numa igreja ou num
cemitério sozinhos a noite. Sem diavida, estes homens bravos ndao possuem
todos os seus principios racionais desenvolvidos; o desenvolvimento de sua
razdao, por si s6, nao o torna capaz de triunfar nestes casos, se houver um
traco real de timidez inspirado pelas trevas; além disso, aquilo que os sabios
chamam de desenvolvimento da razdao, a este respeito, consiste, nao na
superacao de obstaculos, mas no convencer a si mesmo de que isto ndo
existe.

Para falar a verdade, devemos dizer que este temor tem fundamento e o que
nos coloca acima dele & nos voltarmos para o ponto de vista luminoso do
Verbo ou do Espirito que é desenvolvido e nutrido com toda a luz que lhe
pertence. E aprender que a natureza foi dada ao homem para servir como um
modelo ou figura da suprema verdade que ele nao pode mais ver; quando o
homem se encontra privado deste modelo, pelas trevas e ndao recupera sua
fala, ele esta duplamente separado da verdade; ndo tendo nem a cépia nem o
original perto de si, ele esta em completa privacao e repleto de estupidez com
todos os seus horrores. Mas esta solugdao, embora correta, ainda ndao é a mais
profunda. A que se segue é mais profunda e ndao menos verdadeira.

Natureza, uma prisao para o inimigo, uma protecao para o homem

A natureza deveria servir de prisao para o inimigo mais do que para o homem,
pois para este ela também serve como protecdo. Quando a natureza ndo esta
diante dos olhos do homem, o pensamento do inimigo esta secretamente
despertado nele; talvez o inimigo possa aborda-lo mais facilmente quando
este obstaculo esta menos ativo, ja que o homem nao consegue extrair desta
preservacdo todo o suporte que poderia, caso a natureza lhe fosse visivel.
Assim, neste caso, a presenca de qualquer pessoa é tranquilizadora, porque a
combinacao de suas forgcas pode afastar o inimigo. E este temor secreto do
inimigo que persegue os homens nas trevas; tal temor s60 pode ser
completamente dissipado pelo senso de um poder espiritual, s6 encontrado
quando o homem renasce verdadeiramente ou faz uma alianca com o Verbo.

Quando reconhecemos que as trevas agem tdo poderosamente sobre nés e
que a visibilidade da natureza proporciona um sentimento de seguranca,
como podemos evitar a conclusao de que a natureza foi dada ao homem muito
mais para a sua preservacao e seguranca do que para separa-lo da Grande
Luz?

A raiz larval da natureza



Ja foi dito que este medo tem produzido larvas em algumas pessoas. Esta
opinidao que foi lancada pelo Dr. Andry em seu "treatise on the Generation of
Worms in the Human Body" corresponde a principios verdadeiros. Aqueles
que tiveram a oportunidade de considerar e compreender as formas
fundamentais da natureza, estdo cientes de que a larva retrata a raiz da
natureza, a degradacao pela qual tem passado e o esforco que faz, em vao,
para se livrar da angustia, através da sua continua circulagdo.

O poder salutar que aplicou uma restauracao a esta raiz desordenada, fez com
que a natureza se tornasse oculta a nés durante a existéncia animal. Ela est3a,
por assim dizer, absorvida pela influéncia harmoniosa e beneficente desta
restauracdao. Mas quando, por qualquer causa que seja, a natureza vem a ser
perturbada e perde seu dominio, entdo a raiz larval toma as rédeas
naturalmente e aparece. Ora, de todas as nossas paixoes, fraquezas e medos
aquilo que mais prontamente nos priva da fala € também o mais apto a
perturbar a restauracao e consequentemente o mais apto a gerar nossa raiz
larval com suas producdes, uma preeminéncia que de outra forma nao
ocorreria, se, por exemplo, o homem tivesse a posse de sua fala.

O poder de cura: mesmerismo, etc.

O poder de cura que, contudo, deve ser considerado um privilégio secundario,
até mesmo no homem regenerado, se transforma numa das armadilhas que o
inimigo nos prepara quando, ao exercitar este poder, fazemos uso de algum
meio extraordinario; especialmente, se o usarmos por nossa propria mera
vontade humana. Quando o homem usa esta pratica pelo poder e autoridade
Divina, ele esta perfeitamente em ordem tanto em relacao a si proprio quanto
ao paciente, porque assim a Vontade Suprema rege os dois. Podemos
acrescentar que é s6 entao que o homem pode ter certeza de atingir algum
sucesso. Quando ele atua através do magnetismo e do sonambulismo, ele
pode ferir seu paciente, mesmo ao cura-lo, pois ndo sabe se sua doenca pode
ter tido um objetivo moral que sera neutralizado por uma cura prematura;
desta forma, o operador se expde enormemente, porque nao sabe se
intrometeu-se num ministério mais elevado; ele tem portanto, sempre razdo
em duvidar destes resultados.

Quando o homem atua unicamente através da medicina comum, ndo peca,
mesmo que seja ignorante porque, como usa somente substancias de ordem
inferior, s6 atinge o corpo material; entdo, se a doenga tem uma causa e um
objetivo moral, o remédio ndo tera efeito ja que a ordem moral é superior.

Assim, o médico comum que emprega sua ciéncia de forma prudente e
modesta, submetendo sempre os resultados ao Grande Governador, esta mais
em ordem e seguro do que o magnetizador, que usa meios de uma classe
superior com tanta segurancga, leviandade e orgulho.

Deveres e responsabilidades do homem esclarecido

Destas observacdes, aprendemos a ver qudo longe o homem esta de seu
objetivo, quando abusa do privilégio de uma ordem superior, aquele de curar
uma doenca do corpo. Faco alusdo ao balsamo universal para a cura de
nossas doencgas espirituais, que deve fluir continuamente da boca dos homens



esclarecidos, das canetas dos escritores e o qual, da maneira que tem sido
utilizado, ndo traz melhores frutos do que o Verbo em suas conversas frivolas.

Portanto é para vocés poetas e homens de letras que me dirijo neste
momento: vocés sdo considerados as luzes das mentes dos homens; é de se
supor que vocés fornecam, com seus dons, aquilo que esta faltando aos
simples mortais. Com que precaucao devemos agir em relagdao a eles se
estivermos convencidos de que estes homens tém o papel de preencher aqui
na terra o sublime oficio de ministros da Verdade?

A ma direcdo do trabalho literario. Partidarios da forma e do estilo

O Gnico objetivo dos homens de letras, o charme que os atraem, é o estilo.
Quando eles conseguem que seja dito que suas obras "sao bem escritas",
parecem atingir o apice de seus desejos. Este principio formou tamanha raiz
entre eles, que um de seus lideres nao hesitou em afirmar que estilo era tudo.
Sim, é correto para aqueles que possuem desenvolvido unicamente seu senso
extremo e que se sentem completos quando este senso é satisfeito; isto
pertence ao sistema superficial, que é o da idade atual...

Para estes clamorosos admiradores do estilo é geralmente verdadeiro que seu
senso extremo seja afetado ou passivel de ser afetado devido a direcdo que
tém dado as suas faculdades. O homem interno representa muito pouco ou
quase nada no que entendem por satisfacdao. Suas imaginagoes estao acima
de tudo, quase sempre baseadas em uma qualidade perceptivel e ndo racional
ou imparcial o que se transforma neles em algo muito mais sensivel e
convencional do que a verdade viva. Bons versos e lindas frases nao sao
suficiente para elevalos, nao importa se sdao resultados do que é falso ou
verdadeiro.

Eu, que rendo sinceras homenagens a verdadeira literatura e que gostaria de
vé-la aplicada ao seu objetivo legitimo; Eu, que acredito que seus poderes sao
t3o vastos quanto o préprio infinito e que se supde servir como um prazer
privilegiado, sofro em saber que seus partidarios a colocam num patamar tao
inferior, restringindo-a a harmonia de palavras, quando deveria ser
empregada a fim de coletar grandes pensamentos disseminados e perdidos
em nosso deserto desde nossa infeliz dispersao. Quando vejo os homens
literarios, especialmente os poetas, se confinarem em regras convencionais
da versificacdo e da arte da escrita e entdao se glorificarem com alegria,
apesar das breves luzes que ocasionalmente nos apresentam, me parece
como um homem forte atando todos os seus membros com correntes,
pensando que tal impedimento o torna honoravel, quando apesar de seu peso,
consegue mover um dedo.

O privilégio da verdadeira literatura é ser regida pelas leis do proprio espirito
e participar da fecundidade do Verbo. Este tipo de literatura esta acima de
qualquer impedimento e tem o poder de ir até ao exato santuario da verdade,
a fim de verificar o que deve ser dito e como deve ser expresso.

Contudo, o que acontece com estes ardentes partidarios da forma e do estilo?
Quando se deparam com uma obra, cuja forma e estilo, fogem a sua
convencgao preestabelecida, a explicam levando em consideracao a localidade



e o ambiente em que foram produzidas, isto quando n3ao a condenam
aplicando um julgamento ao qual nao cabe apelagao.

A pérola debaixo de seus pés

Viajando pela terra, freqiientemente caminhamos sobre pedras preciosas,
ocultadas a uma pequena profundidade debaixo de nossos pés e ndo as
vemos; isto ocorre com os literarios e os homens da torrente que sdo como
eles; quando o literario Ié os escritos dos amigos da Verdade, s6 vé areia e po,
nao vé nada da fecunda germinacdo debaixo da superficie. Oh! quao oculta é a
obra de Deus! comece pelo o que esta debaixo do véu da natureza, depois
pelo que esta oculto nas Ultimas ramificacdées das relagoes sociais, das trevas
e ignorancia dos homens!

Heis o porque das expressbOes arrojadas, das imagens extraordinarias e
eficazes que inundam os livros sagrados e aqueles dos amigos da Verdade;
aos olhos vulgares, se justificam somente ao atribui-las ao estilo Oriental. Por
que tais expressdes parecem tao estranhas aos homens da torrente? Porque
perderam as afeicdes que produziriam estas expressfes no seu interior;
porque se prenderam as regides inferiores, onde os contrastes sdo mais
ddceis, as nuancas quase uniformes e as impressdoes que produzem quase
nulas.

Suspenda seus julgamentos, vocé que deveria ser nosso guia rumo ao
Ministério da Verdade!

Descrigoes proféticas

Contemple o grande trabalho do espirito e do Verbo; os choques dos mundos
agitados caindo um sobre os outros com temeroso impacto; observe os rios de
leite e mel que escoam da Jerusalém eterna, a fim de consolar e confortar os
fiéis servos da Verdade!

Observe o inimigo desta Verdade tentando incessantemente converter estas
correntes salutares em acido corrosivo e venenoso, para que estes servos nao
sejam confortados, mas levados a infidelidade. Olhe para a alma humana até
mesmo rejeitando estes presentes que lhe siao enviados, voltando-se para as
festas de Jubilo onde alimentam as serpentes. Olhe a terrivel justica
destruindo, em todo lugar, com violéncia, todos os agentes da desordem, que
parecem brotar de baixo da terra!

Olhe o universo da Verdade, desenvolvendo seus maravilhosos poderes, a fim
de atestar sua existéncia ao mundo e obriga-lo a confessar de que ha um
Deus! Observe, por outro lado, o universo de Falsidades, declarando suas
ilusdoes e imposturas a fim de atestar que ndao ha Deus algum!

Se vocé for capaz de se manter frio e imparcial diante de tal espetaculo; se
seu pensamento, sua lingua ndo sdo torturados e ndo tomam um estilo
correspondente, entdo estara certo ao considerar o estilo das Escrituras como
o efeito do ambiente em que fora produzido.



Entretanto, se vocé se elevar a ponto de ser admitido pelo Espirito aos atos
Vvi-vos que compoem estes quadros; se vocé estiver presente em espirito,
como os profetas, naquelas cenas terriveis de fazer arrepiar, ou aquelas
encantadoras que abrem as maravilhas Divinas diante de seus olhos,
reconhecera que os homens de Deus desenharam estes quadros com cores
tao vivas e que nao podendo usar as mesmas cores ficaram satisfeitos de
encontra-las prontas em suas maos. Grande sera sua consideracdo com
relacdo a tudo que ira descrever.

Nossas obras tomam as caracteristicas de nossos sentimentos

A arte de escrever se ndo for um dom é uma armadilha, talvez a mais perigosa
que o inimigo é capaz de nos preparar. E pela escrita que busca nos encher de
orgulho ao fazer com que contemplemos a ndés mesmos naquilo que
escrevemos; ou o0 que é ainda pior, tenta retardar nosso progresso ao nos
fazer esperar, um bom tempo, por o qué e de qué forma escrever.

Se escrevemos levados unicamente por influéncias inferiores é 6bvio que o
inimigo estara muito perto para que sua influéncia ndo seja sentida.

Nosso proprio sentimento é a substancia de que o espirito que nos rege faz
uso, seja qual for este espirito. Quando o Espirito puro quer nos ensinar, toma
as caracteristicas dos sentimentos, a fim de comunicar seu desejo. Sao Pedro
estava ansioso quando o Espirito lhe anunciou, figurativamente, que ndo
deveria recusar a se relacionar com os Gentils; o anjo tomou por emblema um
pano cheio de todos os tipos de quadripedes, bestas, répteis e passaros.

Vemos entao com que cuidado os escritores devem observar seus
sentimentos! pois o espirito de mentira pode fazer uso deles, assim como o
Espirito da Verdade, este nada nos nega até aos pés de seu altar. Contudo, se
tivermos o cuidado de preservar a ordem e a pureza de nossos sentimentos,
todos irao cumprir seus objetivos sem prejudicarem uns aos outros, muito
pelo contrario, irdo zelar e apoiar uns aos outros.

O Redentor também estava ansioso no deserto; o principe das mentiras se
valeu deste sentimento para tenta-lo; contudo, esta lei da matéria, a qual o
Redentor estava sujeito, ndo obscureceu nele, a luz do Espirito; e a lei de sua
inteligéncia triunfou sobre as emboscadas armadas pelo inimigo segundo sua
lei da matéria.

Poetas, homens de letras, reconhecam aqui tudo o que o Espirito pode
introduzir em suas mais brilhantes producgdes.

Todas aquelas imagens e figuras das quais fazemos uso, sdao quase todas
compostas e engendradas pelos habitos, localidades, modos e sentimentos do
povo com quem vivem.

Elas também derivam, com freqiiéncia, de seus proprios habitos, modos,
habitat e sentimentos, pois todo homem é um povo, uma nagdao, um mundo
em si mesmo.



Heis o porque acham tdo facil representar tanto a falsidade quanto a verdade.
O mal de retratar as faltas da humanidade

Se, do estilo, passamos para a substancia, veremos que os escritores, criticos
e até mesmo os moralistas, parecem estar muito ocupados em descrever os
vicios e defeitos da humanidade; alguns deles poderiam dizer que o Unico
objetivo é nos encher de 6dio com relacdo a nossa espécie; ou, ao menos nos
mostrar sua existéncia ao apontar, na humanidade, somente o que é repulsivo
e repreensivel. Ndo pensam o quanto ferem a eles proprios e a nés, agindo
desta forma.

Em primeiro lugar, o orgulho destes escritores é tudo o que se consegue com
este trabalho, pois é raro que conhecam tdao bem as faltas dos outros sem
que, secretamente, se glorifiquem, pretendendo mostrar através destas
observacoes, que estao isentos de tais faltas.

Uma tolerancia afetuosa tenderia a curar estas faltas e os homens estariam
saldando seus mestres

Em segundo lugar, estes escritores ndao sabem que poderiam contribuir muito
mais para sua propria gléria e nossa felicidade, se nos mostrassem as
caracteristicas satisfatorias da espécie humana, que sempre podem ser
reconhecidas, até mesmo na lama em que esta mergulhada.

A faculdade afetiva e a tolerdancia seriam vantajosas, pois este raio de amor
que ascendem em noés talvez seria suficiente para consumir uma boa parte
daquelas ervas daninhas tao venenosas e destrutivas que tanto gostam de
apontar no dominio do homem.

Escritores ilustres, renomados homens de letras, vocés ndo tém idéia do
quanto poderiam estender seu legitimo império sobre noés, se pensassem mais
em direciona-lo ao nosso verdadeiro beneficio.

Poderiamos por conta propria, nos posicionarmos ao seu jugo: nao teriamos
nada melhor a desejar do que vé-los exercitar e estender suas regras. A
descoberta de um Gnico tesouro contido na alma humana, enaltecida por seus
ricos detalhes, lhes dariam com certeza direito ao nosso voto de confianca e
asseguraria seu triunfo.

A linguagem da inteligéncia universal é o grande desiderato

Os escritores afirmam que tudo o que desejam é serem compreendidos: Bem!
poderiam vocés ter maior sucesso em relacdo a este objetivo, se tentassem
introduzir nossos espiritos nas regides da inteligéncia universal?

Vocés poderiam falar através, para e desta inteligéncia; e como ela é a
linguagem natural e eterna de tudo o que respira e pensa, é possivel por este
intermédio exercitar o verdadeiro Ministério do Verbo, cumprindo as
expectativas e satisfazendo as necessidades de todas as criaturas. Agora, tal
necessidade esta tiao profundamente enraizada e é t3o imperiosa, que se



vocés conseguirem satisfazé-la ao tornarem-se compreendidos, falando a
linguagem da inteligéncia universal, ndo havera criatura existente que nao ira
abencoa-los.

Os escritores mal olham para os dominios da Verdade e impedem que nés os
adentremos.

A Hipocrisia destes escritores

Contudo, os mestres literarios e aqueles em geral que nos alimentam com
obras da imaginacdo, ndo vao além dos limiares da Verdade; eles ficam
rodeando continuamente e parecem ter o cuidado de ndo adentra-la e de ndo
permitir que seus leitores a penetrem, com receio que sé a gléria da Verdade
ira brilhar.

De todas as obras consagradas da imaginacao dos homens, dificilmente
encontramos alguma que nao seja feita sobre uma base fragil e desgastada,
sem falar daquelas baseadas na blasfémia ou no irreverente resultado de uma
orgulhosa hipocrisia. Pois, escritores que falam de providéncia, moralidade e
até mesmo de religiosidade estdao incluidos nesta reprovacao, caso nao
tenham condicbes de dar conta daqueles grandes temas de suas
especulacoes; se trazem tais temas a tona apenas para servir de ornamentos
a suas obras e alimento para o orgulho; se sua moralidade nao se baseia,
principalmente numa renovagdao completa e radical de nosso ser que é a Gnica
forma que temos de cumprir o verdadeiro objetivo de nossa existéncia.

Os escritores nao podem ensinar aquilo que nao sabem.
O segredo do falso sucesso

Como pode um autor nos ensinar esta doutrina se ele préprio ndao a conhece?
Desafortunadamente o que o frivolo ou perdido espirito (e onde esta o
espirito que assim ndo se encontre?) pede aos escritores é que permitam a
ele experimentar os prazeres das virtudes, sem aquele continuo e doloroso
processo de renovacgao, que sentimos ser tao dificil de realizar; pede para que
mostrem a ele as infelicidades do crime, estando secretamente conectadas
com as forcas do destino, permitindo assim que o espirito descanse em suas
faltas dispensando sua lei primitiva e original, a qual poderia até mesmo guiar
seu destino.

O encanto que muitos novelistas nos proporcionam surge apenas disto. Eles
nos poupam da fadiga de ser virtuoso ao nos entusiasmar com algumas
imagens de virtude; eles nos dispensam do dever de nos unirmos ao nosso
Principio permitindo que o coloquemos de lado, de tanto nos identificar com o
que nado é Principio. Desta forma, ao favorecer a covardia e ao nos preparar
um caminho suave, dentro da obscura ordem material, censuram nosso
sufragio e o proprio sucesso deles.

Por esta razdao, a época mais propicia a grandes escritores ndao é aquela
propicia ao maior progresso na sabedoria. Um autor torna uma idéia atrativa
dando-lhe uma nova direcao: o leitor a capta com grande prazer mas, o



primeiro se satisfaz ao ter lancado um bom conceito, e o segundo se satisfaz
ao senti-lo, ambos se privam de coloca-lo em pratica.

Sursum corda! Resgate a pérola da lama

Quando a marcha da mente humana sera direcionada a um final mais sabio e
proveitoso? Sera esta literatura, nas maos humanas, sempre uma arte de
falsidade dissimulada, vicios e erros sob uma roupagem graciosa ou picante,
ao invés de ser uma passagem de virtude e verdade? Como pode a Verdade
acompanhar tal curso?

Pergunto uma vez mais, oh! astutos escritores e consagrados homens de
letras, quando irao deixar de usar seus preciosos dons de forma tao tola e
nociva?

O ouro sO serve para ornar as vestes usadas no palco? Os raios que deverdo
comandar a fim de derrotar os adversarios de seu bem estar podem ser
desperdicados como fogos de artificios para a diversao da multidao
desocupada? Em estados bem ordenados o que é supérfluo se presta para
este papel, toda producdo util do pais, existe para prover abundancia e
seguranca aos cidadaos e meios de defesa ao governo.

Vocés pretendem estimular nossos coracoes e transportar nossas almas com
emocoes vivas! Onde poderiam encontrar algo mais vivo sendao no grande
drama do Homem, que nunca deixou de ser apresentado desde o principio,
naqueles quadros reais de dores e assustadores perigos que atacam a
negligente familia do Homem, desde sua queda? Neste drama, encontrariam
cenas prontas, ainda que sempre novas e que consequentemente teriam
maior impacto sobre nds, do que aquelas que vocés compdoem com a dogura
de sua fronte e que vos alimentam, assim como a nds, apenas com imagens
artificiais das verdadeiras emocgoes que deveriam despertar em nos.

O Verbo aqui, desenvolve todos estes poderes maravilhosos diante de nés e
poderia, de fato, torna-los mestres de todas nossas emoc¢coes e a0 mesmo
tempo nossos benfeitores. Mas, como poderiam realizar o prodigio de
penetrar nossas almas, ndao estando vocés familiarizados com elas?

E verdade que Deus, algumas vezes, nos empresta nossos proprios
pensamentos, ou seja, Ele nos deixa conosco, como um mestre que da alguns
momentos de relaxamento e liberdade aos seus servos, apos terem feito seu
trabalho. Pode-se supor que isto ocorra com a grande maioria de pensadores
no mundo que, realmente, parecem escolares em férias. Contudo, estes
escolares estdo brincando, de férias, sem primeiro terem freqiientado suas
aulas ou feito o trabalho do mestre; eles consomem seus momentos de
liberdade, com disputas, discussbes e Iutas um com os outros;
freqiientemente até falam mal do instrutor ou fazem intrigas contra ele.

Imaginem se eu fosse falar aqui da classe cientifica de escritores, que
insistem em dirigir nossas mentes a nada além de resultados superficiais ao
invés de dirigi-las ao Centro e ao Principio. Ja disse o bastante sobre eles em
varias passagens desta obra.



Como o Homem deve ser o sinal de seu Principio, que é Deus, tudo em sua
existéncia e em seus caminhos deve ser Divino; tudo deve ser DEO-cratico em
seu progresso, em todas as suas medidas, sociais, politicas, especulativas,
cientificas, literarias ou outra qualquer.

Quem nao percebe as trevas espalhadas por toda a terra através das obscuras
especulacoes do homem, quando é deixado ao seu proprio espirito? Nestas
variagoes da literatura e das ciéncias, o que restou do Verbo? o que restou, ao
menos da linguagem dos homens?

As palavras tem se tornado, nas linguagens humanas, o que os pensamentos
tem se tornado nas mentes dos homens. Se tornaram como mortos
enterrando mortos ou vivos talvez, ao menos, muitos que desejavam viver.
Muitos homens se enterram a cada dia com suas proprias palavras
pervertidas que perderam completamente seu sentido. Eles, desta forma
enterram o Verbo.

A Literatura Religiosa

Até aqui considerei apenas a literatura beletristica e seu principal objetivo
que é o de divertir; Mal me aludi ao que se pode chamar de literatura
religiosa. Vamos agora nos devotar mais particularmente a ela que ainda esta
mais intimamente ligada ao Ministério Espiritual do Homem e ao Verbo.

Escritores de grande talento tem tentado descrever os gloriosos resultados do
Cristianismo. Contudo, embora leia freqiientemente suas obras com
admiracao, nao encontro o que considero ser requerido por tal tema e vejo
que freqiientemente nos fornecem eloqiiéncias no lugar de principios; leio
suas obras com cautela. No entanto, se faco alguns comentarios sobre seus
escritos, certamente ndo sdao com um espirito ateistico ou desacreditado.
Tenho lutado contra o mesmo inimigo que eles atacam tao corajosamente;
meus principios, a este respeito, tém somente se fortificado com o passar do
tempo.

N3o sera como um homem de letras ou um escolar que farei meus
comentarios; Deixo esta area a eles, com tudo que ali puderem adquirir. Mas
como um apreciador da Filosofia Divina, argumento e eles nao podem
maltratar um colega que, sob este titulo, ama, assim como eles proprios, a
verdade sobre todas as coisas.

Cristandade e Catolicismo ou Igrejismo

A principal reprovacdao que apresento contra eles é que a cada passo,
confundem Cristianismo com a Igreja (Catolicismo). Vejo freqiientemente,
célebres mestres literarios atribuirem a religidao obras de famosos Bispos que
muitas vezes se desviam enormemente do espirito do Cristianismo.

Vejo outros num momento, sustentarem a necessidade dos mistérios
(sacramentos, etc.) em outro, tentarem explica-los afirmando, mais uma vez
que a demonstracao de Tertuliano sobre a trindade pode ser compreendida
até pelos mais simples. Vejo como se vangloriam da influéncia do



Cristianismo na poesia, ainda que concordem em alguns casos, que a poesia
se alimente do erro!

Vejo como se desorientam com relacdo aos nimeros rejeitando, com razao, as
especulacoes flteis que emergiram do abuso desta ciéncia, afirmando que o
trés nao é engendrado, que segundo a expressao atribuida a Pitagoras, este
numero deve existir sem uma mae, enquanto que a geracdo de nenhum
numero é mais evidente que a geracdao do niumero trés; o dois é claramente
sua mae, em todas as ordens, natural, intelectual ou Divina; a diferenca é que
na ordem natural, esta mae engendra a corrupcao, assim como o pecado
engendrou a morte; na ordem intelectual, engendra variabilidade, como
podemos observar pela instabilidade de nossos pensamentos; na ordem
Divina, engendra a fixidez, com é reconhecida na Unidade Universal.

Em resumo, apesar do brilhante efeito que suas obras possam produzir, nao
consigo encontrar aquele alimento substancial que a inteligéncia exige, a
saber, o verdadeiro espirito do Cristianismo, encontro, sim, o espirito do
Catolicismo.

Ora, o verdadeiro Cristianismo é anterior, ndo s6 ao Catolicismo, mas ao
proprio nome Cristianismo que nao é encontrado nos Evangelhos, embora o
espirito deste nome esteja bem claramente expressado e consiste, de acordo
com Jodo (I.12) no poder de se tornarem filhos de Deus ; o espirito dos filhos
de Deus, ou dos Apostolos de Cristo, que acreditaram nele, é mostrado,
segundo Marcos (XVI. 20) pelo Senhor agindo com eles e confirmando a
Palavra por meio dos sinais que a acompanhavam.

Neste ponto de vista, estar verdadeiramente no Cristianismo, seria estar
unido com o Espirito do Senhor e ter completado ou consumado nossa alianca
com Ele.

A este respeito, o verdadeiro carater do Cristianismo ndo seria tanto o de se
tornar uma religiao e sim o de ser um termo e ponto de repouso de todas as
religidoes e de todos aqueles laboriosos caminhos pelos quais a fé dos homens
e suas necessidades de serem purificados de suas manchas, os obrigam a
caminhar diariamente.

E notavel que, em todos os quatro Evangelhos, fundados no Espirito do
verdadeiro Cristianismo, a palavra religido ndao é encontrada nem uma soé vez;
e nos escritos dos Apostolos, que completaram o Novo Testamento é
encontrada somente cinco vezes.

A primeira vez que a palavra religido aparece é em "Atos dos Apdstolos"”
(XXVI.5 [da versdo inglesa; também, GIl.I.13,14]) quando se fala da religido
judaica.

A segunda vez é em Colossenses (II.18) quando o Apodstolo casualmente
condena o culto aos anjos.

Na terceira e quarta vez, aparece em Sao Tiago (I.26,27) onde ele diz
simplesmente: "Se alguém pensa ser religioso, mas ndo refreia a sua lingua,
antes se engana a si mesmo, saiba que a sua religido é va", e "A religidao pura



e sem macula diante de Deus, nosso Pai, consiste nisto: em assistir os 6rfaos
e as viivas em suas tribulagcbes e em guardar-se livre da corrupcao do
mundo"; estes sdao exemplos em que o Cristianismo parece se inclinar mais a
sua sublimidade Divina ou condicdao de repouso, do que se revestir daquilo
que costumamos chamar de religido. Portanto, ha diferencas entre
Cristianismo e Catolicismo:

Cristianismo nada mais é do que o espirito de Jesus Cristo em sua amplitude,
depois que este terapeuta Divino escalou todos os passos de sua missao, que
teve inicio com a queda do homem, quando prometeu que a semente da
mulher esmagaria a cabeca da serpente. O Cristianismo é o complemento da
pregacao de Melchisedek; é a alma do Evangelho; o Cristianismo faz com que
as aguas vivas, de que as nacgoes tém tanta sede, circulem no Evangelho.

O Catolicismo (a Igreja), ao qual pertence o titulo de religido, € uma espécie
de esforco e tentativa de se chegar ao Cristianismo.

O Cristianismo é a regidao da emancipacao e da liberdade, o Catolicismo é
apenas o seminario do Cristianismo, a regido das regras e disciplina para o
neofito.

O Cristianismo enche toda a terra com o Espirito de Deus. O Catolicismo enche
apenas uma parte do globo embora se intitule universal.

O Cristianismo eleva nossa fé a luminosa regidao do Verbo Divino e Eterno; O
Catolicismo limita esta fé a palavra escrita ou tradigao.

O Cristianismo nos mostra Deus abertamente, no centro de nosso ser, sem o
auxilio de formas e formulas. O Catolicismo nos deixa em conflito com nés
mesmos, pois quer que encontremos Deus oculto nas cerimodnias.

O Cristianismo nao tem mistérios; esta palavra é repugnante para ele pois,
essencialmente, o Cristianismo é a proépria evidéncia, a nitidez universal. O
Catolicismo é repleto de mistérios e seu fundamento é velado. A esfinge pode
ser colocada na entrada dos templos, tendo sido feita pelas maos dos
homens; ndo pode ser posicionada no coracdo, que é a real entrada do
Cristianismo.

O Cristianismo é a fruta da arvore, enquanto que o Catolicismo s6 pode ser o
adubo.

O Cristianismo ndo faz nem monastérios e nem eremitas, porque ndo pode se
isolar mais do que pode a luz do sol e porque, como o sol, procura brilhar em
todo lugar. O Catolicismo povoou os desertos com solitarios e encheu as
cidades com comunidades religiosas; no primeiro caso, para que pudessem se
dedicar com mais facilidade a sua propria salvacao, no segundo caso, para
apresentar ao mundo corrupto algumas imagens de virtude e piedade a fim de
desperta-lo de sua letargia.

O Cristianismo ndo tem secto, ja que embarca a unidade e esta sendo Unica,
nao pode ser dividida. O Catolicismo tem presenciado uma multiplicidade de



cismas e sectos brotando em seu seio, 0 que propiciou o reino da divisao ao
invés do reino da concodrdia; o Catolicismo, mesmo acreditando ocupar o mais
alto degrau de pureza, dificilmente encontra dois de seus membros que
pensam da mesma forma.

O Cristianismo nunca deveria ter realizado as Cruzadas: a cruz invisivel que
carrega em seu seio nao tem outro objetivo sendo o alivio e felicidade de
todas as criaturas. Foi uma imitacao falsa do Cristianismo, para nao dizer
outra coisa, que inventou as Cruzadas; o Catolicismo a adotou
posteriormente: mas, o fanatismo as comandaram: o Jacobinismo as
compuseram, a anarquia as dirigiram e o banditismo as executaram.

O Cristianismo s6 declarou guerra contra o pecado; O Catolicismo declarou
guerra contra os homens.

O Cristianismo s6 marcha pela experiéncia segura e continua; O Catolicismo
marcha apenas pela autoridade e pelas instituicoes ; O Cristianismo é a lei da
fé; O Catolicismo é a fé da lei.

O Cristianismo é a completa instalacdo da alma do homem no rangue de
ministros ou servos do Senhor; O Catolicismo limita o homem ao cuidado de
sua propria salude espiritual.

O Cristianismo continuo une o homem a Deus, ja que sdo, por natureza, dois
seres inseparaveis; o Catolicismo, ainda que use a mesma linguagem,
alimenta o homem unicamente com meras formas e isto faz com que ele perca
de vista o seu real objetivo e adquira muitos habitos que nem sempre
contribuem para seu beneficio ou para um real progresso.

O Cristianismo baseia-se no Verbo oral, ndao escrito, o Catolicismo baseia-se
no Verbo escrito ou Evangelho em geral e na massa em particular.

O Cristianismo é um ativo e perpétuo sacrificio espiritual e Divino, tanto da
alma de Jesus Cristo como da nossa prépria alma; o Catolicismo que se baseia
particularmente na massa, apresenta unicamente um sacrificio ostensivo do
corpo e do sangue do Redentor.

O Cristianismo pode ser composto apenas pela raga santa do homem
primitivo, a verdadeira raca sacerdotal. O Catolicismo, baseando-se
particularmente na massa, foi como a ultima Pascoa do Cristo, um mero
degrau iniciador deste sacerdocio, pois quando Ele disse a seus discipulos
"Fagam isto em minha memdria" eles ja haviam recebido o poder de expulsar
os espiritos malignos, curar doentes e ressuscitar os mortos; mas ainda ndo
tinham recebido o que era mais importante para o cumprimento do sacerdocio
ja que a consagracao de um padre consiste na transmissao do Espirito Santo e
o Espirito Santo ainda ndo havia sido dado porque o Redentor ainda ndo havia
sido glorificado (Joao VII.39).

O Cristianismo se torna uma continua luz crescente a partir do momento em
que a alma do homem é nele admitida; o Catolicismo que fez da Santa Ceia o
ponto mais alto e sublime de seu culto, permitiu que um véu fosse jogado
sobre esta ceriménia introduzindo até mesmo, como disse anteriormente, na



liturgia da missa, as palavras mysterium fidei, que nao estiao no evangelho e
sdo contrarias a luz universal do Cristianismo.

O Cristianismo pertence a eternidade; o Catolicismo pertence ao tempo.

O Cristianismo é o termo; o Catolicismo, com toda a majestosa imposicdao de
suas solenidades e a sagrada grandiosidade de suas oragées é apenas o meio.

Finalmente, é possivel que haja muitos catdlicos, que ainda, sejam incapazes
de julgar o que é o Cristianismo; mas é impossivel para um verdadeiro cristdo
nao ser capaz de julgar o que o Catolicismo é e o0 que deve ser.

O Cristianismo e a Arte

Quando se leva o Cristianismo em conta no progresso das artes,
particularmente no aperfeicoamento da literatura e da poesia, ele fica longe
de qualquer critica. O Verbo ndo penetra o mundo para ensinar os homens a
fazerem poesia ou para se destacarem na composicao literaria; Ele ndo vem
para que o espirito do homem seja exaltado diante de seus semelhantes, mas
para que o Espirito Eterno e Universal possa brilhar por todo o infinito.

O que significa a afirmacao de que o Cristianismo n3ao necessita de todos
esses talentos dos homens? Porque ele habita entre as maravilhas Divinas e
para proclamar esta verdade, nao ha a necessidade de buscar um meio de
expressdo. O Cristianismo por si s6 é capaz de responder aquilo que os
eloqiientes escritores tém afirmado: "Nao sabemos onde a mente humana
encontrou tal coisa; ndo se conhece caminho algum para tal sublimidade! "E
que, neste nivel a mente humana nada pensa; o Espirito do Cristianismo
fornece tudo.

A Origem e o espirito da arte e da literatura sao
pagdo: nem Cristdao e nem Catodlico

O catolicismo, que tem recebido o nome de Cristianismo, ndao é o responsavel
pelo desenvolvimento da literatura e da arte; A formacdao dos poetas e
artistas nao se apoia nem mesmo no Catolicismo ou na sua congregacao: eles
estudaram as obras primas da antigiliidade, que eram pagas e tentaram copia-
las; mas, como viviam em meio a instituicoes catolicas, era natural que suas
obras abordassem, de forma geral, assuntos religiosos. Ndao é de se
surpreender que, ao tocarem nestes temas religiosos, descobrissem algumas
daquelas belezas reais, as quais estdo indiretamente conectadas, além de
alguns tesouros do Verbo, dos quais a Biblia esta repleta; eles, é claro,
tentaram aplicar estes tesouros e belezas ao tipo de arte que cultivavam,
esperando com isto acrescentar algo a gloria da arte; de fato, toda arte tem
sido enriquecida por eles.

Contudo, nao é verdadeiro afirmar que o Catolicismo foi o principio e a causa
do enriquecimento das artes e da literatura; ao contrario, foram estas que
tiveram a idéia de serem empregadas no sentido de enriquecer o Catolicismo.
Este ao admirar, com razao, aquelas obras primas da arte e da literatura, logo



buscou se apropriar delas; uma para ornamentar seus templos, a outra para
nutrir a eloquéncia e a gloria de seus oradores e escritores.

De fato, se ndao houvesse nenhum Phidias e Praxiteles, sera que teriamos tido
Raphael e Michelangelo, e suas obras primas? Se nao houvesse Demosthenes
e Cicero, quem sabe se teriamos tido um Bossuet e um Massillon? Se nao
houvesse Homero e Virgilio, Dante, Tarso, Milton ou um Klopstock,
provavelmente nunca se pensaria em revestir os eventos religiosos que
celebravam com caracteristicas de ficcdo poética; porque o mais puro génio
do Catolicismo haveria se oposto a estas obras e ficcoes da imaginagao.

Porém, se o império de Constantinopla ndo tivesse sido superado, teria o
Catolicismo despertado tantos tipos de maravilhas e geniosidades, dos quais
se tornou o centro e o foco apos este evento? E, se a Italia nao tivesse
recebido a brilhante heranca, teria a Franca, que em matéria de escritores e
oradores, tem sido a mais brilhante coroa do Catolicismo, alcancado tao alto
degrau de gléria?

Podemos, confidencialmente, dizer que nao e afirmar que sem a era de Julius
II e Leon X, o Catolicismo nao teria desenvolvido nenhum talento e nem
colhido os louros que o distinguiu na época de Luiz XVI. Mas, como todos
estes adventos coadjuvantes, estas artes e modelos da antigiiidade, tanto na
eloquéncia como na literatura, contribuiram apenas com uma luz ou vida
emprestada ao Catolicismo, inclinando-o mais para a gléria humana do que
para a gloria solida e substancial da qual nada conhecem; eles ndo sdo
capazes de acrescentar nenhuma vantagem duradoura a real gloria.

Considerando as frageis e precarias relacdes destes artistas com o
Catolicismo vemos que logo deixaram este para traz carregando a coroa para
si proprios. Quanto mais progresso faziam, mais o Catolicismo retrocedia;
vimos o0 quanto cresceu seu império no século dezoito e o quanto o
Catolicismo declinou; mesmo agora, apesar dos esforcos governamentais no
sentido de restabelecer a Igreja ainda estao longe de recuperar o campo
perdido; contudo, este é um triunfo ndo conquistado com muita facilidade
sobre o Cristianismo ou o Verbo.

Se voltarmos os olhos ao passado, veremos que as artes e a literatura sempre
foram subsidiarias do Catolicismo e nunca suas protegidas ou amparadas.
Durante os primeiros séculos de nossa era, os padres, que ja possuiam
apenas um pouco mais do que reflexdbes e a mera historia do verdadeiro
Cristianismo, viviam entre os monumentos literarios da Grécia e Alexandria e
dai extrairam o carater impressivo ainda que desigual de seus escritos.

Extrairam ainda de filésofos consagrados da antigilidade muitas
particularidades de uma doutrina oculta, que explicaram apenas através da
letra, uma vez que nao possuiam mais a chave do verdadeiro Cristianismo.
Assim, foram, na maioria dos casos, discipulos dos fildsofos enquanto que
deveriam ter sido seus mestres.

O Catolicismo toma a complexidade de cada época e circunstancia



Quando a idade das trevas chegou, destruindo as belas artes e a beletristica,
além de numerosos monumentos da mente humana, o catolicismo também
perdeu as belezas provenientes destas artes; nao tendo fixidez nela propria,
sendo sempre movel e dependente de impressdoes externas, foi impossivel
resistir as torrentes.

Apoés ter sido erudita com Platdo, Aristoteles e Cicero, se tornou arrogante e
agressiva, caracteristicas das nacdoes que inundaram a Europa. Se tornou
barbara e selvagem com os povos que tinham este carater. Ndo tendo, por um
lado, a luz suave ou o poder resistente do Cristianismo e nem, por outro lado,
a restricdo das letras e o exemplo das nagdes cultas, se tornou notavel
apenas pelo furor de seu fanatismo e pelo delirio de seu despotismo. Pode-se
dizer que assim foi sua existéncia por cerca de dez séculos.

A arte literaria totalmente desconectada do Cristianismo.
A literatura religiosa.

A partir de todos estes fatores, se tivermos a impressao de que o Catolicismo
nunca teve nenhuma relagdo com as artes e a literatura sem ser aquela da
dependéncia, o que diremos do Cristianismo que nunca teve nenhuma relagdo
com as artes e a literatura sem ser aquela da dependéncia, o que diremos do
Cristianismo que nunca teve nenhuma relagdao direta e muito menos de
dependéncia com estas artes? Para compreender a imensa distancia que ha
entre artes, literatura e Cristianismo, basta repetir que, nestas obras do
homem, é o seu espirito, e as vezes menos do que isto, que tudo faz; além
disso, no Cristianismo o Verbo Eterno governa por si s6.

Sei o quanto esta idéia sera pouco aceita pelos literarios religiosos e até
mesmo pelos que créem, apesar do esforco que fazem no intuito de
glorificarem o que chamam de Cristianismo; porém, o caminho que a maioria
destes notaveis eruditos religiosos tem tomado, me obriga a insistir mais e
mais nisto, porque, enquanto parecem acreditar no Cristianismo, talvez
acreditem unicamente no Catolicismo.

Um desses eloqiientes escritores diz, com terna sensibilidade, que ele chorou
e entdao acreditou! Meu Deus! ainda bem que ele nao teve a felicidade de ter
comecado por ter a certeza! Como poderia chorar depois?!

No entanto, ele parece estar mais a frente do que a maioria de seus
companheiros, que sao devotos, de mente e coracao, ao Cristianismo literal
ou Catolicismo que é a mesma coisa.

Em meio ao éxtase em que vivem os famosos poetas, este escritor faz criticas
a emocao para este tipo de literato, flashes de verdade e sinceridade lhe
escapam, o que demonstra que naturalmente, ele concorda inteiramente
comigo; s6 que as vezes se desvia de meu sistema. Por exemplo, quando faz
referéncia a historia da humanidade, segundo o Génesis. Ele nao se privou de
exclamar: "Encontramos algo tdo grandioso e extraordinario nestas cenas do
Génesis que dispensa qualquer explicacao critica; a admiracdo ndao requer
palavras e a arte volta ao pd". Vou acrescentar, sobre a questdo da arte, que
se dependesse de Deus ela nunca surgiria do po; pois, ndao teria nenhum outro



lugar a ocupar e deveria deixar sempre o campo livre ao Verbo. Vamos ver o
que a arte realmente tem feito ao abordar estas supremas verdades.

Milton e a Biblia.
As gradacoes da queda Adamica

O eloqiiente escritor em questdo faz referéncia ao despertar de Addo dizendo,
que Milton nunca teria alcancado esta elevacdao se nao conhecesse a
verdadeira religidao: eu respondo que, se Milton conhecesse o verdadeiro
Cristianismo, o Verbo, teria retratado Adao de outra forma.

A arte nao tem outros segredos sendo o de fazer comparagoes entre assuntos
que conhece. A arte ensina que a crianca é uma criatura que "desperta para a
vida, abre seus olhos e ndao sabe de onde vem". Milton fez um quadro de
Adao: o retratou apenas como uma grande crianca, com a diferenca de que
deu a ele um sublime senso de sua propria natureza e poderes eminentes
para dar nome as coisas, 0 que uma crianca nao possui; além do mais, tendo o
Pai possuido tais poderes, seria dificil explicar porque o filho ndo, ja que o
fruto deveria ser como a arvore.

Ora, a partir da crianca e do selvagem os materialistas assim como os
ideologistas tem tracado seus sistemas de percepcgao, origem da linguagem,
etc.; ao ndo irem além deste ponto, acabaram animalizando todo o nosso ser.
Contudo, a Biblia (pois é dela que falamos aqui) que se supoe ter sido o guia
de Milton, mostra Adao sob outro aspecto.

Em primeiro lugar, podemos crer que, surgindo das maos de seu Criador,
Addo ndo estava sujeito ao sono, ja que foi apenas apos ele ter dado nome as
coisas que o Criador fez cair um sono sobre ele, durante o qual a mulher fora,
retirada de suas costelas ou de suas esséncias poderosas.

Segundo, é provavel que este sono e a separacdo da mulher ja fora a
conseqiiéncia de alguma mudanca iniciada em Adao; ja que o Criador havia
dito (no primeiro capitulo) quando terminou a criacdo que "tudo o que havia
feito era muito bom" e entdo Ele diz (no segundo capitulo) que "ndo era bom
para o homem estar sozinho".

Em terceiro lugar, se este "dar nomes" fora executado por Ad3ao ao deixar as
maos de seu criador ou somente ap6és esta mudanca ter tido inicio ndo
importa, o certo é que, de acordo com o texto, foi antes de seu sono.

Sendo este caso, entao Adao desfrutava de grande luz e vasto conhecimento
ja que o Criador o havia colocado acima de todas as obras feitas por Suas
maos, o havia instalado no jardim dos deleites, encarregando-o de cuida-lo,
confiando todas as plantas ao seus cuidados, até mesmo a arvore do
conhecimento do bem e do mal, da qual Ele o proibiu de comer.

Assim, Adao nao tinha necessidade de despertar para a vida, mas, ao
contrario, ele é quem despertou a vida nas criaturas; isto &€ bem diferente do



que ocorre com as criangas; mas a arte oculta estas coisas de Milton e o
entrega a sua imaginacgao.

Também, de acordo com a arte, Milton descreve os amores de Addo e Eva,
supondo que estivessem em seu primeiro estado celestial mas eles nao
estavam, pois ele reconhece seus sexos e comemora a consumacgao de seus
casamento, que produziu fruto tdo ruim na pessoa de Caim; isto s6 poderia
ocorrer segundo a lei animal.

Ora, como poderiam conhecer o puro amor, se ja estavam sob a lei animal? E
como poderiam conhecer o amor animal, se ndo conhecessem seus 6rgaos
bestiais, ja que vemos, ho homem, que a idade do amor é aquela em que sua
bestialidade fala mais alto? Além disso, como poderiam conhecer esta
bestialidade se nao tivessem sido culpados, ja que, segundo o texto, foi s6 a
partir deste momento que souberam que estavam nus? Se foram culpados, no
que se transformaram seus sentimentos celestiais, sua pureza e inocéncia,
tao brilhantemente tracados pelo poeta?

Sem davida, eles ndo possuiam aquela falsa modéstia, que é um sentimento
secundario derivado da educacdo; eles tinham sim, um profundo senso de
vergonha que surgiu da comparacao de seu estado bestial presente, com
aquele que acabavam de perder, pois seus olhos se abriram para o atual
estado vil e degradante e se fecharam para as maravilhas divinas.

Milton nada sabia sobre as gradacoes do pecado de nossos primeiros pais.
Uma destas gradacOes pode, de fato, ter permitido o desfrutar de alguns
deliciosos momentos no jardim do Eden, apés a mudanca ter tido inicio; neste
momento, estavam mais preocupados com os mandamentos do Soberano e
com a proibicao que Ele havia lhes imposto do que com seus proprios amores
e encantos; quando este estado passou, estavam demasiadamente ocupados
com a ardua e dolorosa situacdao de conviverem juntos de forma bastante
tranqiiila e suave; isto cabe apenas aos amantes cegos e idolatras de nosso
mundo, que nao tem mais nada para fazer.

Milton copiou aquelas formas de amor, dos amores terrestres, embora os
tenha adornado de forma magnifica. Sim, sua longa descricio dos amores de
Adao e Eva prova que o poeta tinha apenas pincelado a verdade. As Escrituras
sdo mais concisas nos detalhes desta natureza. Com relagdo a este assunto, é
dito apenas que Adao conheceu Eva, que ela concebeu e deu a luz Caim,
dizendo "Adquiri um homem com a ajuda do Senhor". Repito que o
Cristianismo ou o Verbo ndao pode se glorificar de ter contribuido para o
surgimento de todas estas ficcoes de Milton, e esta longe de reivindica-las.

N3o é que, como apreciador da beletristica, eu nao admire o talento poético
de Milton e as magnificas cenas que produz; Fico até satisfeito em nome da
religidao, que ele nos trace algumas sombras da felicidade celestial e do puro
amor, que é sua base; por causa destas doces pinturas, perdoou seus
anacronismos: mas, como amante da verdade, sinto que ele e todos os seus
companheiros, ndo descrevam as coisas de forma mais exata, ja que se supoe
que os poetas falem a lingua dos deuses. A licengca poética o permite
preencher, a sua maneira, as telas da histéria dos homens; isto ndo é



permitido na histéria do homem, onde somente a Verdade tem o direito de
falar.

Estes poucos exemplos sao suficientes para mostrar a imensa distincia
existente entre Cristianismo e a arte da literatura religiosa e para fixar os
limites da influéncia do Cristianismo na poesia. Nossas observacoes irdo se
aplicar a qualquer uma das grandes obras ou eloqiientes criticas; para ndo
dizer nada do fato de que muitos de seus autores, apesar do espléndido
carater religioso de seus escritos, nao s6 ndao acreditam no Cristianismo, ou
seja no Verbo Eterno, como ndo acreditam também no Catolicismo, que
deveria ser a sua representacdo na terra.

A narrativa sacra nao adornada pelos poetas, Racine

De forma geral, penso que quando os poetas e literarios manuseiam os
tesouros da Sagrada Escritura, eles os alteram sem adorna-las e ainda lhes
agregam falsas feicoes ou os enfraquecem com difusoes; isto tudo ocorre por
nao serem guiados pelo verdadeiro espirito do Cristianismo; na verdade, eles
nunca se sobressairam tanto do que nas vezes em que ficaram satisfeitos em
mostrar estes tesouros na sua original simplicidade e integridade literal. Por

que "Athalie" é considerada a obra prima da perfeiciao? Porque nesta obra
Racine nada fez além de copiar a Escritura.

Criticos eruditos podem exaltar a arte que permita construir seus poemas
como quiserem, o leigo nada sabe sobre estes segredos, mas reconhece as
simples e supremas belezas contidas nas Escrituras; quanto mais nuas nos
forem apresentadas mais certamente serdo obstruidas por eles. Basta
verificar o efeito que estas palavras, que deveriam ser encontradas em cada
pagina da Biblia ndo produziram no palco: "Eu temo a Deus, ndao temo a mais
nada!"

A arte literaria, inGtil até nos palcos

Para julgar o pouco proveito que estas riquezas, nas maos da literatura,
trazem ao Cristianismo, basta verificar o pequeno efeito que os melhores
pensamentos e maximas, na maioria das vezes adequados as necessidades de
nosso ser, produzem no palco. Os pecadores que escutam, mas que, como o
poeta, sO0 tém aceso ao homem material, experimentam uma suave
impressdo, uma espécie de emocdo sentimental que o afeta naquele
momento; mas como esta emoc¢ao ndo tem raizes profundas e se assemelha a
uma sensacao muscular, termina nas extremidades de seus nervos com o
bater de suas palmas, evaporando-se no ar. Assim, quando a peca termina, os
espectadores se dispersam para mergulharem novamente em suas futilidades
rotineiras com, no maximo, uma lembrancga do que sentiram e ndo com algum
enriquecimento interior.

Ora, o que ocorre com o espectador no teatro, se repete com o leitor das
melhores obras da poesia e da eloquéncia, encontradas nas riquezas da Biblia
ou nos sacramentos do Catolicismo. Seria ainda pior se falassem do
verdadeiro Cristianismo ou do Verbo Eterno e da liberdade Eterna pois, com
certeza, nenhuma palavra de seus discursos seria compreendida. Sobre o



Verbo, faco referéncia, mais uma vez, ao autor alemdao de quem tenho falado
freqiientemente nesta obra.

O objetivo da arte literaria é dar emocoes e receber
aplausos. A verdade sofre.

Os homens literarios, em geral, quer escrevam para o palco ou por prazer,
parecem objetivar a nada além do que a arte de comover, sem que pensemos
na razao pela qual somos seres dotados de emogao. Como buscam agradar,
fazendo com que os elogiemos ao mesmo tempo, eles tém o cuidado de nos
conduzir as emocgdes que atendam aos seus propositos. O espectador e o
leitor os compreendem; afinal, se forem conduzidos a emogoes mais sérias,
estas poderiam constranger os poetas que correriam o risco de ndao serem
escutados; os escritores, por sua vez, nao tém objecdao ao divertir os leitores
com tracos da verdade, mas temem leva-los a propria verdade, pois ndo
teriam mais nada a fazer, visto que a verdade tudo faria.

Desta forma, a Verdade estremece continuamente ao menor beneficio que
recebe dos maravilhosos talentos de grandes escritores e poetas; se, algumas
vezes, chegam a abordar os limites da Verdade, é apenas para absorvé-la e
sepulta-la na regido das vas aparéncias, que nao é o seu lugar; o que aqui
digo da literatura em geral se aplica, infelizmente de forma perfeita, aos
escritores religiosos; portanto, em suas maos, as ciéncias tém se tornado
meramente uma arte. Com esta arte, suas formas e preceitos e mais seus
estoques de regras e formulas, podemos produzir algumas obras que se nao
forem solidas e graciosas, podem ser ao menos corretas; contudo,
verdadeiros génios ndao se prendem a formulas. Em resumo, eles estudaram
como nos emocionar, nos divertir, assim como os gourmets estudam a arte de
produzirem sensacdoes em nosso paladar: ambos temeriam usar qualquer
coisa que pudesse provocar sensagcoes muito fortes e que provocasse uma
purificacdo e uma renovacao de nossos Orgaos digestivos; deixam estes
cuidados aqueles encarregados de nossa saude; além disso, da maneira que
vivemos neste mundo inferior, com certeza médicos sao muito mais
necessarios do que gourmets.

A razdo pela qual a literatura e a poesia, mesmo de carater religioso,
contribuiram tdo pouco para a causa da Verdade, é que aqueles que as
cultivam e professam nao fazem mais do que imaginar que esta Verdade
deveria ser realmente o guia e que eles proprios deveriam ser nada menos
que os O6rgaos e ministros da Verdade; concebendo nada maior do que um
bom poema, realmente acreditam que o homem nao tem mais nada glorioso a
fazer na terra do que carregar as palmas de todos os competidores desta
raga.

As leis da Verdade sao independentes da arte e das formas,
assim como dos poetas e criticos

Os poetas e criticos se empenham na persuasao e redobram seus esforcos a
fim de fixar regras e leis, no entanto tudo o que precisavam era simplesmente
seguir aquelas ditadas pela Verdade, desde toda eternidade. Eles trabalham



duro tentando colocar suas proéprias atividades e propésitos em acao; a
primeira coisa que deveriam fazer é esquecer a obscura mente do homem e
muito humildemente implorar o auxilio da Verdade, a fim de que permita a
sua admissao a Seu servico.

Reconhecgo ser duvidoso que a verdade os empregaria para fazer poemas, mas
se isto acontecesse, seria somente apds terem trabalhado efetivamente em
Sua obra; a Verdade os ordenariam a celebrar fatos unicamente relacionados
a Ela; fatos dos quais os fez agentes e esta deve ser a funcdao destes homens;
nenhum trovador pode cantar fatos tao bem quanto aqueles que os executam.
Por essa razao, um amante da poesia religiosa afirmara que um poeta,

Qui du Supréme Agent serait vraiment I'Oracle,
Ne ferait pas un vers qu’il n'elit fait un miracle!

Quando vejo nosso eloqgiiente escritor exaltar a maneira com que Milton se
apoderou do primeiro mistério das Escrituras, quando o Supremo permitindo
ser tornado pela compaixao, garante a salvacao da humanidade; quando o
vejo falar dos grandes mecanismos do Cristianismo e dizer que a Tarso faltou
coragem, pois tocou as coisas sagradas de forma trémula; quando o vejo
observar que todos os poetas cristaos falharam em descrever o céu, uns pela
timidez como Tarso e Milton, outros pelo cansaco como Dante, ou pela
filosofia como Voltaire, ou ainda pela superficialidade como Klopstock, nao
posso evitar de dizer:

A verdade requer discursos? Pode a Verdade falhar? pode estar errada? Se o
Cristianismo tivesse inspirado todos estes poetas, seriamos capazes de
apontar tantas falhas em suas obras?

Eu os reprovo com suas faltas, da mesma forma que vo0s: por fim, chego a
conclusao de que eles nao tiveram nenhuma experiéncia positiva de qualquer
daqueles sublimes assuntos que tentaram descrever; concluo que seus
proprios pensamentos os preenchem tanto com realidades como falsidades; o
Cristianismo nao foi o guia destes poetas ou eles ndo aprenderam a licao e
ainda a copiaram de forma mal feita; o Cristianismo nao conhece misturas e
ndao afirma nada sendo de acordo com fatos reais e com a ciéncia
experimental, fora do alcance da falsidade e de todos os fantasmas da
imaginacao humana; além disso, seja qual for o mecanismo do qual a Verdade
se utilize, Ela s6 confia naqueles que realmente acreditam e estejam em
condicodes de valoriza-la e coloca-la em movimento.

"Portanto, ndo faca comparacoes entre coisas tdao remotas entre si quanto o
Cristianismo e as produgdes poéticas, pois seria uma ofensa ao primeiro,
torna-Lo propicio a fabricacao de mentiras. Sera que vocé nao tem varias
oportunidades para desenvolver sua bela descricdo dos beneficios concedidos
pela religido ao mundo? Na moral, estes beneficios se introduziram em todas
as camadas da sociedade e até mesmo na politica; nas admiraveis e Uteis
instituicoes, fundou hospitais e estabelecimentos de caridade de todos os
géneros, assim como as ordens de cavalheiros; nas espléndidas comparacoes
que se pode fazer entre Cristdos e nao Cristaos ou nas tocantes causas de
nossos missionarios.



Tudo isto sao situacées em que a religiao se mostra em atos sem nada a
dissimular ou inventar; enquanto poetas dissimulam ou inventam tudo, sem a
necessidade de demonstrarem nada ou externarem virtude alguma, ja que se
esforcam unicamente para nos maravilhar.

"Quanto a falha dos poetas cristaos em suas descricoes do céu, concordo com
as razoes dadas; em geral, € muito mais facil tracar cenas de miséria;
contudo, S3o Paulo nos da uma razdo muito melhor, quando se refere as
inefaveis coisas que ouviu no terceiro céu e mantém siléncio dai para frente;
isto é, as linguagens humanas nao poderiam expressa-las.

A invocacgdo de poetas que habitam unicamente o astral

O que me aflige é ver poetas tentando descrever aquilo que ndo conhecem e
do que ndo poderiam falar, caso conhecessem. Sei que algumas vezes, eles
sentiram a necessidade de serem guiados pela Verdade, quando se supde
terem invocado a Verdade em nome da poesia; mas sera que acreditam
firmemente na existéncia da Verdade?

N3o ha davidas que o sentimento secreto da necessidade da Verdade que fez
com que Boileau afirmasse, em seu comentario "Arte Poética":

C’est en vain qu’au Parnasse un téméraire auteur, & c....
S’il ne sent par du ciel I'influence secréte,
Si son astre, en naissant, ne I’a formé poéte.

O autor alemao ira dizer ao seus leitores que céu deve ser entendido por estas
palavras de Boileau, nos mostrando o poder universal do mundo astral, sob o
qual a humanidade caiu desde que o pecado entrou no mundo e pelo qual
devemos passar e subjugar se quisermos vencer; o mais dificil é que o inimigo
ocupou todas as posicoes e regras em todos os reinos deste mundo, como ele
proprio disse ao Senhor, no Evangelho.

Podemos verificar o quao freqiientemente Milton pode ter estado sob a
influéncia do mundo astral, ja que s6 podia elaborar seus poemas durante
certas épocas do ano. Ora, se Milton, apesar desta influéncia astral, também
recebeu diretamente algumas luzes superiores, como indicam partes de seus
escritos; se este autor foi freqiientemente vitima desta baixa influéncia, que é
sempre cega e algumas vezes falsa e corrupta, o que devemos pensar dos
outros que estavam sujeitos a influéncia astral, sem terem as compensacgoes
que Milton teve?

7

O "maravilhoso" é tudo em um épico.
A mais alta ordem daquilo que é admiravel

Lamento ver nosso eloqiiente escritor reprovar Milton e Dante por terem feito
das maravilhas o contelido e ndo o mecanismo de seus poemas; como se nao
houvesse nada maravilhoso sendao mecanismos magicos ou, melhor dizendo,



como se tudo ndao fosse magico e portanto maravilhoso, desde a eterna fonte
original de todas as coisas, até seu completo desenvolvimento em cada regido
e retorno final ao seu principio; e como se as maravilhas ndao fossem portanto,
realmente o principio, o conteildo e o mecanismo de toda verdadeira obra
épica.

Se o poeta escolher como tema, algum fato meramente historico de ordem
terrestre e desejar conectar a ele alguma espécie de maravilha, além
daquelas pertencentes as fabulas e contos de fada, ndo teria outra escolha
sendao comecgar a elevar seus herdis ao nivel de semideuses, como fazem
todos os poetas épicos; entdo, entrando no espirito do verdadeiro
Cristianismo, que faz do homem nada menos que um filho de Deus e uma
imagem de Deus, ele poderia, sem antiteses, mas por necessidade,
desenvolver todos os maravilhosos mecanismos que constituem a
maravilhosa existéncia de todo ser, desde Deus até aos animais; entdo,
através de sua acdo viva e constante manteria a inefavel harmonia de todas
as coisas. Vendo desta forma, o que os poetas poderiam nos oferecer de mais
maravilhoso do que os tesouros ativos do Verbo?

A poesia descritiva

O Cristianismo deu oportunidade ao surgimento da persuasao, como no caso
de nosso eloqiiente escritor, além de ter sido favoravel a poesia descritiva,
estendendo a harmonia da religidao as coisas naturais. Penso que nisto, nosso
escritor tem julgado as coisas mais como deveriam ser do que como
realmente sao. Os mais distintos autores da poesia descritiva, tem se apoiado
mais nas ciéncias naturais e na preferéncia pelo conhecimento fisico, do que
nas causas religiosas.

Por essa razdo, a poesia descritiva provavelmente ird contribuir mais para
adiar o reino da verdade do que o sistema mitolégico da antigiiidade. De fato,
a mitologia, ao colocar espiritos imaginarios em toda a Natureza, apresentou,
ao menos, uma imagem dos reais poderes pelos quais a natureza é
governada, sob os olhos da Sabedoria Eterna; nossos poetas, ao contrario,
pertencentes a torrente, nos oferecem apenas alguns tracos do ensinamento
religioso, mas nao podemos ter a certeza de que isto nao tenha sido
problematico para eles; descrigcoes fisicas e detalhes em abundancia é tudo o
que nos proporcionam, assim como o0s especialistas em coisas materiais
sempre fazem; é assim que nos aproximam das trevas ao invés da luz.

Ha um outro tipo de descricao que parece ser igualmente uma injaria: aquelas
dos espertos criticos literarios que fazem de tudo para dissecar belas
passagens de grandes autores; nao posso deixar de dizer-lhes: "se estas
passagens sao belas em si mesmas, nao é necessaria a sua ajuda para que eu
as aprecie; necessito menos ainda de sua minuciosa analise; teria menos
prazer se conhecesse as razbdes pelas quais tenho tal prazer; vocé me
trapaceia ao esfriar o meu desfrutar, assim como os poetas descritivos da
natureza fazem todos os dias, ao apresentarem suas ficcoes pessoais para as
realidades da Natureza”...

As evidéncias demonstrativas de Deus e da alma.



Ateistas e materialistas

Mais uma vez: Antes de mostrar tao entusiasticamente, como faz nosso autor,
a preeminéncia da religido ou do Catolicismo sobre todas as outras religides,
ele deveria comecar por demonstrar o verdadeiro e primitivo Cristianismo ou
o Verbo; pois me parece que, em suas respostas aos ateistas, ele omite
precisamente o que é mais essencial.

A principal dificuldade, na minha opinido, é nao provar aos incrédulos a
existéncia de Deus ou da alma, especialmente se as provas sdo obtidas no
Homem Espirito. Muitos filésofos, tomando esta luz como guia, tiveram provas
destes dois fatos, com as razdes que o secto de ateistas requerem; ou seja,
aquelas que mentes positivas podem comparar com o que chamam de
demonstracoes de A+B.

Ndo ha nada de se admirar nisto, ja que, apesar de todos os devaneios de
ateistas e materialistas, a Gnica inabilidade que podemos reconhecer em Deus
é que Ele é incapaz de Se anular; e a alma do homem, que é Sua imagem, se
mostra continuamente em todos os nossos atos, até mesmo no proprio
esforco que fazemos para negar.

Mas ndo sdo estes dois pontos que confundem o refratario, tanto quanto todo
o edificio religioso que se pretendeu erguer sobre esta base; para provar
estes dois pontos, ndo se deve provar as conseqiiéncias positivas que se
deduzem deles.

De fato, a razdo e a logica provam meramente a existéncia de Deus e da alma.
O objetivo da religidao deve ser o de provar suas relagbes muatuas e uni-los;
esta unidao nao pode ocorrer sem uma cooperacgao interna de nossa parte, e a
acao voluntaria de nosso ser.

A simples crenca na existéncia de Deus e da alma ndo necessita desta
cooperacao.

Inadequacao do ensino comum para a
conviccdo dos Deistas

E mais facil curar um materialista ou um ateista do que um deista. Na
verdade, como pode um deista ser persuadido pela fonte natural da religido,
sua utilidade ou necessidade senao mostrando-a como fundamentada na
obscura e instavel condicdao do homem caido? Mas como podemos fazer isto,
apos todos os danos que a filosofia humana tem feito ao homem? Onde
encontraremos homens em condicdes de guiar seus semelhantes desta
forma?

N3do é de se surpreender, que os esforgos diarios feitos por parte da religido
gerem tao poucos frutos. Vamos confessar de uma vez que, para combater o
materialismo e o ateismo, os que ensinam a religido comum possuem frageis
armas, ja que provam Deus somente pelo universo e as almas através de



livros teologicos. Como poderiam entdo provar se nao tivessem o universo e
os livros?

Estes professores nao estudam as coisas eternas; nao estudam o Verbo; nao
estudam a acdo universal e nem o porqué de s6 esta acdo gerar a vida. Como
entao poderiam ver a Fonte Divina do pensamento e do homem imortal? Como
veriam a conexdao do homem com seu Principio? Como poderiam perceber o
profundo objetivo da religidao e nos ensinar a admirar nosso Deus, em Sua
organizacao restaurativa e sublimidade de Sabedoria?

A demonstracao que a religidao requer.
A prova positiva

Resta entdo, demonstrar diretamente ao refratario o grande lapso ou
mudancga ocorrida na familia humana, além da natureza desta mudancga; o
auxilio que a Bondade Suprema tem enviado desde o principio e ainda envia
continuamente, para o consolo dos mortais em sua miséria; o carater deste
auxilio ou da religido em geral e por fim, os direitos que os ministros desta
religidao reivindicam, exclusivamente para dirigirem seus semelhantes e os
meios que pretendem adquirir, a fim de dar repouso as almas perturbadas e
permitir que cumpram as leis do Criador.

Ora, os filosofos religiosos ndao tem provado estes importantes itens por A+B,
como provam outros; ainda, se tudo isto é verdadeiro, eles também precisam
ter suas proprias provas positivas, ja que todas as coisas devem fazer suas
proprias revelagoes.

Estas provas devem tomar um novo carater, na medida em que o objetivo se
torne mais substancial e empregue um grande nimero de nossas faculdades.
No entanto, ndao devem depender mais da vontade do homem do que de Deus
e da alma; nem tampouco devem se apoiar em expressoes literais; menos
ainda nos ensinamentos dogmaticos de terceiros; devem gerar suas proprias
evidéncias em si mesmas.

A matematica intelectual

Nosso eloqiiente escritor tinha conhecimento de que ha uma geometria
intelectual e qualquer coisa que possa ser dito, ainda acredito que esta
geometria intelectual era mais familiar a certos filosofos da antigiiidade do
que a Leibnitz, Descartes, Newton ou mesmo a Pascal, que chegou mais perto
dela do que os outros trés.

Assim, se existe um A+B para provar a existéncia de Deus, e a imaterialidade
do Homem Espirito, deve haver um A+B para provar nossa degradagcdo e
consequentemente a religido, que é seu remédio; da mesma forma deve haver
um A+B para provar a eficacia deste remédio, que ndao pode deixar de ser
especifico; se a vontade de seres livres pode neutralizar esta degradagcdo em
relacdo a si proprios e evitar sua operacao a favor deles, ndo podem evitar
que opere contra eles. Ora, todos estes tipos de provas, embora diferentes
umas das outras, devem ser positivas em si mesma.



Provas positivas racionais, emocionais
e experimentais

A primeira destas provas, ou aquela que objetiva a existéncia de Deus e do
Homem Espirito, pode ser chamada de prova positiva racional e intelectual;
isto porque pertence, de fato, a simples reflexdo e ao raciocinio.

A segunda, que se refere a nossa degradacdo e portanto a religido,
chamaremos de prova positiva sentimental ou emocional, porque requer,
necessariamente, que o homem coloque em acdo uma nova faculdade, além
daquela do julgamento; assim como uma faculdade médica torna um homem
consciente de que esta atacado por uma grave enfermidade, causando-lhe
uma inquietude e um alerta sobre o perigo em que se encontra, aponta, ao
mesmo tempo, o remédio que pode lhe ser til; embora, para conhecer e
possuir a ciéncia médica, o estudante precise apenas fazer uso de sua razao.

Finalmente, a terceira prova, cujo objetivo é demonstrar os poderes dos
ministros da religido, além da superioridade e eficacia da religido em si,
chamaremos de prova positiva experimental; isto porque é uma questdo de
fatos; também porque tendo adquirido todas as nossas faculdades, ela
confirma as duas provas precedentes, a prova positiva sentimental e a prova
positiva intelectual. Se invertermos estas provas ou empregarmos apenas
uma onde todas sdo necessarias, como podemos esperar que os adversarios
se submetam?

N3o é muito dificil, como tenho afirmado, demonstrar a necessaria e exclusiva
supremacia do Ser Superior, assim como nossa conexao fundamental com Ele;
sem esta conexdo ndo poderiamos mais do que questionar Sua existéncia e
nem mesmo pensar Nele.

De fato, s6 podemos chamar de Ser Supremo aquele que é superior a ponto de
nenhum outro poder supera-lo ou nem mesmo se igualar a ele. Ora, neste
sentido ndao ha nada mais elevado que Deus, pois Ele sendo tudo, é impossivel
para qualquer outro ser, ndao s0 nunca excedé-lo em grandiosidade, como
nunca se igualar a Ele. Por esta razdo, apos Deus, toda grandiosidade é
relativa; para nos, tudo é apenas proporcional; contudo, ao mesmo tempo, e
pela mesma razao, precisamos ter sido contemplados com alguns meios
positivos de demonstrar Sua influéncia generativa em todas as criaturas, e
Sua influéncia restauradora em nés mesmos; é necessario ainda, mostrar,
através do proprio fato, e ndo através de livros, a exclusiva supremacia do Ser
dos seres e as efetivas relagoes que o Verbo busca continuamente estabelecer
conosco.

Sublime é Deus e aquilo que nos conecta a Ele

Esta idéia foi, sem davida, a que me levou a dizer na obra "O Homem de
Desejo" versiculo 166 (pag. 164), que "o sublime é Deus e tudo o que nos poe
em relacdao com Ele". Tive esta compreensdao apos ouvir um célebre Mestre
dizer que o sublime era indefinivel.



Desde entdo tenho lido as obras deste Mestre: "aquilo que é belo, grande,
forte, admite ou mais ou menos; o sublime nao", etc.

Percebo que nossas idéias coincidem, com excecdao de que estou convencido
de que aquilo que acreditamos sobre o sublime se estenda a outras
qualidades, virtudes, etc.; que ele exclui; pois, em Deus s0 estas coisas sdao
positivas e o Verbo é o proclamador universal destas sublimidades positivas.

Devo acrescentar aqui uma importante observaciao. Nada pode realmente nos
parecer sublime, senao nos comunicar um extrato daquilo que se passa na
regido Divina superior, que é a fonte de toda a sublimidade, a fonte de tudo.
Augustus nos cativou ao dizer "Cinna, vamos ser amigos, sou Eu que te peco":
porque esta é a linguagem positiva e constante da Verdade Eterna para com o
Homem; e o mesmo pode ser deduzido de todos os outros exemplos do
sublime, tanto em palavras como em acoes. Elas nada fazem senao levantar o
véu e abrir o inexaurivel foco de todos os sublimes atos e pensamentos onde
Nnosso ser possui suas raizes. Ora, se despertarmos em relagdao a esta regiao a
ponto de ouvir sua linguagem falada, ja que esta é a linguagem da propria
natureza do Homem, ndo é de se surpreender que ela nos encante.

Vemos Deus em todas as coisas

Sobre este principio, que mereceria ser tratado ad hoc e é capaz de ser
estendido ad infinitum, por causa do infinito nimero de assuntos que envolve
e de testemunhas que depoe a seu favor, podemos compreender o motivo que
levou Malebranche afirmar: "vemos tudo em Deus"; contudo verificamos que
sua idéia poderia ser expressada de outra forma menos gigantesca, que se
nao simplificasse, ao menos traria maior riqueza a nossa fragil mente e a faria
brilhar com uma luz mais suave do que aquela chama ofuscante que a cega.
Esta forma mais simples seria: "vemos Deus em todas as coisas". Na verdade
nao deveriamos ver nada em qualquer objeto que seja, se o Principio de todas
as qualidades, ou seja, Deus, ndo se movimentasse ativamente nele, tanto por
Ele proprio ou por Seus poderes.

Assim, corpos sonoros ndo tém som algum, se privados de comunicacdo com
o ar; este deve necessariamente penetra-los a fim de que emitam um som.
Pela mesma razao, podemos dizer que o som propriamente dito nao seria
sensivel ou manifesto a nds, se nao houvesse um som gerativo universal em
todo som parcial; esta é a verdadeira razdo pela qual a musica tem tido,
sempre, tanto poder sobre os homens.

Os diferentes agentes do sublime;
O Cristianismo é o maior deles

Os diferentes exemplos do sublime, ou a parcial percepcao do foco gerativo
universal que nos atinge, nos leva muito além daquilo que nos mostra.

Portanto, de todos os meios oferecidos, a fim de apreciarmos o sublime,
nenhum é mais sublime que o Verbo, ou o verdadeiro Cristianismo; o Verbo é
nada menos do que nossa exata unido com o Espirito e o Coracdo de Deus;
podemos tirar dai uma prova direta de que o Cristianismo é Divino, ja que se



conhece a arvore pelos seus frutos. Porém, este fruto s6 pode ser adquirido
através da experiéncia, ou seja, seu A+B. Este fruto ndao pode ser garantido
completamente pelo intelectual A+B do raciocinio.

A simples estimativa do sublime

Ao mesmo tempo, a admiracdo que os literarios e retoricos demonstram por
aquilo que consideram sublime, me confirma que estes galanteadores
espiritos habitam uma regido inferior e que quando se deparam com idéias ou
expressdbes um pouco mais elevadas que o usual, experienciam uma
impressao que preenche seu vazio usual e parece os elevar ao degrau mais
alto do sublime; isto tudo ocorre por causa da constante privacao em que se
encontram nas estéreis regidoes que habitam.

Se conhecessem a verdadeira regidao sublime, para a qual o homem foi feito,
reduziriam ao seu devido valor, todos aqueles exemplos particulares do
sublime, diante dos quais chegam ao éxtases e que consideram como uma
brincadeira de crianga; sobre este assunto, basta reportalos aos profetas.

A inconsciéncia dos homens de letras.
A literatura humana, uma cilada quando mal aplicada

Sabemos o que podemos esperar destes homens de génio com relagdo a estas
provas positivas e experimentais das quais tenho falado. Colocam num
mesmo nivel aqueles que se dizem ateistas e aqueles que, embora a sua
maneira, se tornaram iluminados, profetas, taumaturgistas a partir da
vaidade, orgulho ou curiosidade. Dizem que qualquer paixao forte pode dar a
mente um traco de loucura. Por um acaso, ndo sabemos, além disso, o que
dizem sobre o espectro de Atenas e sobre o fantasma de Athenodows, duas
narrativas das quais riem ao verem que sao levadas a sério por Pliny? Eles
acreditam que estas narrativas deveriam ser tomadas como originais de
estéorias de fantasmas, repetidas e forjadas muitas vezes e de diferentes
formas; acreditam que ninguém mais pode relatar, com tanta fantasia, o que
acreditam que nunca aconteceu.

Oh, eruditos e eloqiientes, que tomaram a posicao de governantes do mundo,
estou longe de pretender argumentar com vocés estas questdes, mas diria
que, com esta condicdo de instrutores de nacées, comecem a aprender
questdes de justica. Suas afirmacdoes sobre fatos, a favor e contra, teriam
mais peso; até la veremos suas afirmacées como meras opinides imaturas,
que podem ser tanto fantasticas como verdadeiros fantasmas; com isto
podemos julgar que progresso podem ter feito no curso da filosofia divina, do
verdadeiro Cristianismo, ou no Ministério do Verbo, que é a mesma coisa.

Vou repetir porque reprovo os literarios, em especial os religiosos. E que se
prendendo, como normalmente fazem, pelos seus dons naturais ou pelos seus
esforcos, a regiao da verdade, dissipam os tesouros que ld encontram na
medida em que os aplicam numa regido inferior; eles reduzem os dominios do
Verbo a arte de descrever e escrever graciosamente e com regularidade.
Assim, sacrificam continuamente a substancia, que ndo conhecem, por causa
da forma.



Isto € o que me leva a dizer que a literatura humana em geral é uma
armadilha do inimigo; ela é usada por ele com grande propriedade a fim de
atrasar os homens em sua marcha, enquanto os fazem acreditar estarem bem
adiantados como de fato estdo, dentro de sua arte, além dos mortais
ordinarios.

Os pensamentos e as palavras do homem sao espadas afiadas e sucos
corrosivos, dados a ele para quebrar e dissolver as substancias infectadas a
sua volta. Quando o homem falha em usar estas armas para este especifico
propésito, elas o corroem e o destroem, ja que ndo podem permanecer
inativas. Desta forma a acdo é vital para o homem; esta acdo lhe traz muitos
beneficios se aplicada na obra ativa do Verbo, que é o verdadeiro
Cristianismo.

Vamos agora nos remeter aqueles que por terem sido chamados, sao
especialmente encarregados do Ministério do Verbo.

O que tem feito os Ministros do Verbo? Tem,
por um acaso, assegurada a chave do conhecimento?

Vocés ministros do Verbo, pensam que estdo livres de reprovacao? Vocés, que
colocaram o Verbo sob tutela e que enfraqueceram sua vigilancia e ndo
enriqueceram a si proprios; ndao caberia aqui dizer que, se nada obténs do
Verbo é porque o reivindicaram para nada? Se o reivindicou para nada é
porque pensam que ja tém tudo.

Sera que vocés nao tem degradado o Verbo, ao reduzirem a sua administragdo
a instituicoes simbolicas, sermdes e pompas exteriores; ao nao nos
oferecerem nenhum dos maravilhosos frutos de Seus férteis dominios; e
ainda ao nos ensinarem que o tempo das maravilhas do Verbo ja passou?
Como se este Verbo fosse decrépito e como se a sua necessidade de Seus
frutos nao fosse tdo urgente desde seu preceito, assim como era antes e como
sera até o fim de todas as coisas.

N&o teriam vocés feito a este Verbo aquilo com que o Salvador reprovou os
judeus, a saber, tomar a chave do conhecimento e ndo s6 ndao penetra-lo, mas
impedir aqueles que poderiam fazé-lo? Vocés nunca paralisaram a obra de
Deus ao reprimirem homens de fé e de desejo, que, através de seus dons e
sua luz, deveriam ter se tornado servos do Senhor?

Podemos ver o que a industria humana produz com as matérias primas da
natureza, através das espléndidas descobertas da Ciéncia.

Nunca te surpreenderam o grande numero de prodigios que o homem poderia
ter esperado de sua alma se, ao invés de contrair seus movimentos e manté-
la amordacada, ele tivesse seguido suas Divinas aspiracdes e aberto a ela as
sublimes regides da liberdade onde nasceu?

Vocés nunca forgcaram, através de suas instituicoes, o Redentor a voltar ao
templo, cuja destruicdo ele havia proclamado anteriormente, e onde ele



nunca mais voltou depois de sua ressurreicio, embora, apos este evento,
tenha aparecido freqiientemente aos seus discipulos?

Sera que vocés nunca anularam os meios de cura para a alma humana, ao
dizerem ao homem que destrua o velho homem de dentro de si, sem ensina-lo
como fazer para que o novo homem nasca? isto nada mais é do que a
renovacao do pacto Divino; renovacao que se deve seguir efetivamente por
todos os meios que estiverem em seu poder .

A razao mundana e a razao correta nao devem ser prescritas da mesma forma

Vocés nunca agiram como aqueles pobres, misticos e espiritualizados
instrutores, que nos proibem de caminhar de acordo com a razao?

Mas por que nos proibem de agirmos de acordo com a razdo? E porque ndo
perceberam que, se ha uma razdo humana contraria a Verdade, ha uma razdo
humana a Seu favor; Eles sdao sabios e prudentes ao proibirem a primeira; de
fato, é inimiga de toda Verdade; isto é facilmente verificado pelas injarias
cometidas contra a Verdade, pelos doutores nas ciéncias materiais; tudo isto
€&, ao mesmo tempo, os objetos e os resultados de uma mera razao mundana.
A principal propriedade deste tipo de razdo é, temer o erro e desconfiar da
verdade: sempre preocupada em examinar provas, ela ndo da tempo a mente
de saborear as docguras da vida e esta sempre desconfiada, o que evita provar
a verdade e jamais a alcanga.

Isto é o que leva sociedades instruidas a desacreditarem, apds terem sido
mantidas por tanto tempo na davida.

Contudo, estes doutores deixam de ser sabios e prudentes quando nos
proibem de usar o segundo tipo de razdo, pois esta, ao contrario é a
defensora da Verdade. E o olho penetrante que a descobre continuamente e
busca unicamente desvendar suas riquezas; seria um crime nao segui-la, ja
que este dom tem sido apresentado a todos os homens, com uma unica
intencdo, que é a de que facam uso dela; o Senhor sabe que apresentar esta
razao, humildemente, ao foco universal de Luz, seria o suficiente para nos
instruir e nos levar a todas as coisas.

A luz da Verdade é a proépria evidéncia.
A convicgao em si é irrefutavel. A fé cega

Como poderia o Regente Supremo esperar que acreditassemos Nele e em
todas Suas maravilhas, se nao tivéssemos, essencialmente, os meios
necessarios para descobrir estes poderes?

Sim, a Verdade seria injusta se nao fosse escrita clara e abertamente diante
dos olhos da mente do homem. Se a Verdade Eterna deseja que acreditemos
Nela, é porque nos é dada a fim de que tenhamos seguranca, a cada passo de
nossa existéncia; ndo se deve acreditar simplesmente por testemunhar as
declaragcoes dos homens, inclusive dos ministros desta mesma Verdade, mas
através da evidéncia direta, positiva e irrefutavel.



E possivel, as vezes, inserir a fé nas mentes dos prosélitos, contudo, o qudo
util ela sera para eles, esta muito longe da certeza que repousa sobre a
evidéncia. Ndo é incomum encontrar homens de fé, sobre a qual podemos
exercer algum dominio; nao é dificil, até mesmo, dizerem por este mundo,
que nada é mais facil do que crer; alguns homens até fingem poderem
acreditar no que quiserem.

Chamo isto de fé cega, porque consiste em descartar o universal e considerar
apenas um ponto. A fé cega dispensa qualquer comparacgdo e para este tipo
de crenca, quanto mais entrarmos em minlcias mais prontas as pessoas estdo
a acreditar; isto explica o fanatismo do supersticioso, que esta na exata
proporgao de sua ignorancia.

Isto ndao pode ser dito com relagdao aquela certeza, oposta a fé cega, porque
podemos chegar a esta certeza apenas na proporcao em que nos elevemos em
direcdao ao universal ou a totalidade das coisas; quando comparamos coisas
em sua totalidade, e 1d descobrimos a unidade ou universalidade da lei, se
torna impossivel ndo ter a certeza. De fato, esta certeza é oposta a fé cega,
porque esta na proporgdao direta de nossa elevacdo e conhecimento.

Assim, admito que nada é mais facil do que acreditar, mas nao é tao facil ter a
certeza! Homens do mundo, de tempos em tempos, lancam propositos
especiais que acreditam serem decisivos, porque ninguém pode respondé-los.
Sdo como reacdes quimicas que introduzem em nome da verdade e através
dos quais tentam precipita-la ao fundo do recipiente. Contudo, vemos que ndo
é impossivel que seus subterfiigios escapem.

Em geral, os homens mergulham na fé cega, na divida ou até no ceticismo,
apenas porque nao vao além das imperiosas e obscuras opinidoes dos homens,
de seus sistemas incoerentes e paix0es; em uma palavra, porque olham
apenas para os homens onde tudo estd em oposiciao e é diverso. Se
considerassem o homem, la encontrariam a raiz de todas as virtudes, toda luz
e harmonia; 14, veriam o proprio sistema Divino e se encontrariam em tal
uniformidade de principios e certezas, que logo se tornariam uma Unica
mente. De nossas duas razoes humanas, portanto, ndao descartemos aquela
que tem o poder de reter a Verdade.

A estimativa das Escrituras sobre a compreensao: Os Misticos.

Aqueles que lerem as Escrituras verao como valorizam a compreensao; como
ameacam negar esta compreensao aqueles que se desviam do caminho
correto, prometendo esta luz somente aos que amam a verdade. E nas
Escrituras que irao ver como os eleitos de Deus, encarregados de proclamar a
Sua Palavra, reprovaram o povo, os ministros da religido e individuos que, da
mesma forma, negligenciaram de fazer uso da compreensao, razao Divina ou
discernimento que nos é concedido apenas para separarmos, continuamente,
a luz das trevas, assim como faz o Préprio Espirito de Deus.

Aqui entdo, vocé vé&, oh ministros das coisas santas, o que é a obra, cuja
Verdade tem o direito de esperar de vocés. Leve em conta, se quiser, o
caminho que respeitaveis misticos tem tomado. Mas ndo seja um daqueles
timidos beatos que nos proibe o uso da luz que o homem tem recebido



através de sua natureza. Ndo é dificil encontrar alguns destes misticos,
homens e mulheres, que descrevem, maravilhosamente, o mais perfeito
estado das almas e até mesmo as exatas regidoes ou impressoes através das
quais o verdadeiro servo do Senhor tém que passar.

Estes misticos parecem ser chamados a estas regioes apenas para descrevé-
las, sem terem a vocacdo ativa de verdadeiros administradores; eles vém a
terra prometida mas ndo a cultivam; outros a cultivam sem vé-la; estes
deveriam temer o risco de distrairem suas mentes ao parar de contempla-la;
tal é a ansia de tornar esta terra frutifera. O posto destes misticos ndao esta
em regidoes parciais ou particulares. Isto se comprova levando-se em conta a
natureza do desejo.

A natureza do desejo: o principio do movimento

O Desejo resulta unicamente da separacdo, distincao entre duas substancias,
analogas em suas esséncias e propriedades; o ditado "ndo devemos desejar o
que nao conhecemos" é prova de que quando desejamos algo, é necessario
que haja em nés uma porcao deste algo, que portanto ndo pode ser
considerado como desconhecido de nés. Também é certo, como sempre digo,
que todo desejo se empenhe em manter aquilo que o atrai, como se pode
verificar em qualquer coisa que tomemos como exemplo; o desejo, ao mesmo
tempo, reprova nossa idolatria, revive nossa coragem e condena aqueles que
o reprimem.

Posso acrescentar, que o desejo é o principio de todo movimento e
consequentemente é incontestavel o fato de que movimento e desejo
possuem uma relacao de proporcao; desde o Primeiro Ser, que é o primeiro
desejo, o Divino Um ou desejo Universal, é também o motivo do préprio

movimento. A pedra ndao tem movimento pois ndo tem desejo.
A alma do homem receptaculo e envoltério do desejo de Deus.
A alma pode conhecer todos os desejos de Deus

Devo dizer também, que cada desejo atua em seu proprio envoltério ou
dominio, para se manifestar; quanto mais elevado o plano mais suscetivel
estara o envoltério de sentir e participar do desejo, ali contido; o motivo pelo
qual o homem pode ser admitido ao sentimento e conhecimento de todas as
maravilhas Divinas é que sua alma é o proprio receptaculo e envoltério do
desejo de Deus.

O espléndido e natural destino do homem é somente desejar aquilo que real e
radicalmente produz todas as coisas. Este é o desejo de Deus: qualquer outra
coisa que atraia o homem o tornara seu joguete ou escravo, ndo é isto que o
homem deseja. Entdo, a maxima de seu ministério é ndo agir real e
radicalmente, exceto sob a autoridade que seja equilibrada, boa, consistente,
efetiva, esteja em conformidade com o Desejo Eterno e que é positivamente
comunicada a ele a cada momento. Todo e qualquer outro comando que
receba diariamente, é provocado por ele mesmo a partir de interesses
proprios e, as vezes, a partir do orgulho, muito mais como soberano do que



como servo. Desta forma quase que em todo o mundo, os servos se colocam
no lugar de seus mestres.

N3o posso negar aqui que o desejo Divino que se faz sentir na alma do
homem, tenha por objetivo estabelecer o equilibrio entre a alma e Deus, ja
que o desejo surge da separacdo de substdncias analogas que querem estar
unidas. Este equilibrio ndo é uma morte ou efeito inerte, mas um
desenvolvimento ativo das propriedades Divinas que constituem a alma
humana, visto que é um extrato Divino universal.

Mas se estas nogoes foram extintas da alma humana, cabia a vocés, ministros
das coisas santas, revivé-las nestas almas: se este desejo foi enfraquecido,
cabia a vocés fortalecé-lo, mostrando ao homem todas as suas vantagens.

Que papel magnifico é este de vocés, trabalhar a fim de realizar, neste plano
elevado, a reunido do que esta separado e desejoso de si mesmo! Pode-se ver
que até um mero desejo animal, como a fome, tem por objetivo estabelecer o
equilibrio entre nossos corpos elementares e a Natureza; tudo para que sejam
capazes de manifestar e cumprir todas as maravilhas elementares ou
propriedades corporais com os quais a natureza os fez, visto que sao um
extrato da Natureza. O que entdao ndao poderiamos esperar deste desejo, num
outro plano, e daquela vontade sagrada da qual o Altissimo compds nossa
esséncia?

Ouca, oh Homem! Seu corpo é uma continua expressdo do desejo da natureza,
e sua alma é uma continua expressdo do desejo de Deus. Deus ndo pode estar
um soO instante sem desejar algo, Ele ndo pode ter um s6 desejo que vocé ndo
possa conhecer, ja que vocé é quem deve manifesta-los. Tente, entao, estudar
continuamente os desejos de Deus, para que um dia nao seja tratado como
um servo improdutivo.

As dificuldades de nossa reunidao com Deus

Ha uma razdo mais elevada, para que nossa reunido com Deus, de quem
estamos separados, se faga tao trabalhosa; esta razdao, explica porque somos
obrigados a agir de forma vigorosa e perseverante, a fim de alcancar a Deus,
ela se baseia em duas dificuldades:

A primeira é que, desde a grande Queda estamos em uma verdadeira prisdo,
nosso proprio corpo, o qual deveria ter servido como protecao; além disto, a
maioria dos homens ao invés de aliviarem o peso de seus impedimentos, a fim
de fazer uso do melhor de suas habilidades e mecanismos, colabora para que
suas almas se tornem da mesma natureza de suas prisoes; para isto basta se
materializarem como fazem a cada dia. Assim, se a alma humana esta
transformada numa prisdo, podemos fazer uma idéia de sua lamentavel
condigao.

A segunda dificuldade, possui um peso enorme, pois Deus, como todos os
outros seres, se concentra em Si proprio; através de Sua propria atracao
central Ele tende, continuamente, a dirigir-se para Si proprio e a se separar de
tudo o que nao seja Ele; através deste mecanismo, Ele faz de Si proprio um
mundo aparte, fechado em Seu proprio Envoltorio Esférico Universal; vemos



esta forma ser tomada por todos os mundos particulares e todos os corpos
abaixo dos glébulos de agua e mercirio, que também tomam esta forma de
envoltorio.

Mundos a serem conquistados: o especifico
para tal realizacao

Ora, como estamos confinados pelo pecado, hum mundo que nao é Divino;
como, além do mais, através de nossas profanacgodes, ilusdes e ignorancia,
criamos para n6s mesmos um mundo ainda menos Divino, podemos fazer uma
idéia que esforcos ndao serdao necessarios para cancelar estes mundos falsos,
pesados e de trevas que nos circundam, para conseguir uma abertura no
mundo Divino; penetrar o mundo Divino é tdo maravilhoso quanto necessario.
Os grandes esforcos exigidos de nos para este trabalho podem ser
imaginados, se pensarmos que todos estes mundos, concentrando-se em si
mesmos, cada um em si proprio, tendem a se separarem um do outro
continuamente.

Ainda assim, ndao devemos perder a coragem, pois este mundo Divino, que
tende a se concentrar em si préoprio, também tende a se universalizar, porque
é tudo, ou ao menos, deveria ser tudo; este é o seu direito. Desta forma,
nosso trabalho, bem compreendido, deveria ter por objetivo atenuar todos
estes falsos mundos com os quais nos rodeamos incessantemente e permitir
que se dissolvam; o universal ou o mundo Divino, tomaria entao,
naturalmente o lugar deles, ja que todos os lugares a ele pertence; estes
resultados seriam tanto imediatos como simples, ja que estariamos em
conformidade com o proprio Mundo Universal.

Ora, o que seria especifico para realizar esta obra maravilhosa de atenuar os
falsos mundos que nos rodeiam ou que criamos para nos dia a dia e abrir o
mundo Divino que de bom grado tomaria seu lugar? Pergunto mais uma vez.
N3o cabia a vocés, ministros das coisas sagradas, nos ensinar e provar que
aquilo que é especifico consiste nas virtudes do Verbo? Sim, o Verbo Eterno
ergue sua voz e atua apenas para exterminar estes mundos de ilusoes, estes
Titds que atacam o céu diariamente e para fazer com que o mundo real e
Divino reine sobre tudo, ja que o Verbo é o 6rgao e o principio deste mundo
real e Divino.

Auxilios dados ao homem: a grande eficacia destes auxilios

Eu sei que os obstaculos sdo inimeros, as dificuldades imensas e os perigos
quase que incessantes; contudo, os auxilios existem e sdo de todos os tipos,
garantidos universalmente ao homem, a fim de que se defenda em qualquer
lugar, alcance a vitéria e cumpra toda a intencdo de seu ser, sem que o
inimigo consiga coisa alguma além da vergonha.

Embora desperdicemos nossas palavras diariamente em inimeras ocupacodes
secundarias e com questodes inferiores que estdao longe de contribuirem para
nosso avanco no verdadeiro Ministério Espiritual do Homem, ainda assim, se
nao excedemos a medida de nossas vontades ou nao nos afastamos da
justica, estas ocupacdes podem ser Uteis a n6s como protetoras.



De fato, as numerosas diversdoes, afeicdes e atragcdoes que se apresentam
diariamente na vida, seja fisica, social ou politica, sao muitos auxilios que se
apresentam, a fim de nos deter a beira de nossos precipicios; sem eles nossos
espiritos poderiam ali mergulharem a qualquer momento. Ha tantas barreiras
e estacas ao longo da margem destes precipicios, perto das quais
caminhamos durante nossa passagem através deste mundo inferior.

Ndo ha um momento da existéncia que ndo recebamos tal apoio, a fim de nos
tornar capazes de atravessar as trevas infectadas sem passar pelo terrivel
desgosto e intolerante amargura que ela nos reserva. Assim, quando o
homem se permite cair no crime, ou em meros atos de fraqueza é porque,
com certeza, ndo fez uso adequado destes auxilios; pois na verdade, ele
estava rodeado de tudo o que era necessario, se ndao para avancar, a0 menos
para nao cair.

Sem atingir, aqui, estes sublimes principios da moralidade, cujo ensinamento
é, antes de nos render as ilusdes devemos olhar para nés mesmos e encontrar
uma obra Gtil a qual possamos nos dedicar; vemos, ao menos, que aquilo que
advém da moralidade nos ensina a afastar a inércia, seja do corpo ou da
mente; compreendemos porque geralmente ha menos corrupgcdao entre
homens que trabalham do que entre os que vivem na preguica e inatividade;
vemos também, porque ha menos insanos entre aqueles que se preocupam do
que entre os negligentes; menos entre aqueles ocupados com assuntos
materiais e naturais do que entre aqueles empregados em obras da pura
imaginacao; e porque, finalmente, ha menos dedicados as ciéncias
demoniacas entre os simples e trabalhadores do que entre os grandes e
inativos.

Cada auxilio e suprimento além de ser uma defesa contra o inimigo, pode, ser
usado zelosamente, com uma intencao pura de nos conectar, de acordo com
nossa proporcao, com aquele deleitavel magismo que a Verdade carrega
consigo e que Seu Verbo filtra em todo lugar, embora ndo tenhamos
conhecimento disto; desta forma, ao nos impregnar com seus sumos
vivificantes, por um lado, e proporcionar invisibilidade e distancia do inimigo,
por outro, estes auxilios nos transmitem seguranca e felicidade em todo
lugar, neutralizando a amargura, sempre pronta a quebrar nossas alegrias.

N3do ha estado ou situacdao na vida a que esta doutrina ndao se aplique.
Situacoes dolorosas e prazeirosas podem, da mesma forma, encontrar aqui
suas prescricobes e o regime adequado a cada caso; pois os estados
agradaveis possuem suas desvantagens, assim como os dolorosos; diria que
sdo ainda maiores e portanto tém maior necessidade destes suprimentos e
possuem maior necessidade de estar sob vigilancia.

O proprio Verbo esta com estes auxilios

O Verbo estia, sempre unido secretamente a estes auxilios, todos devem
manter uma participacdo em sua acao vivificante. Portanto, ao nos
preservarmos da inatividade do espirito durante os estados agradaveis e da
preguica do corpo nos estados dolorosos, & provavel que consigamos nos
conectar com o Verbo e quem sabe nos tornarmos, naturalmente, seus
ministros.



O Verbo Eterno passa incessantemente da morte a vida, para nds. De fato,
este é seu modo de existéncia; Ele é em si, um prodigio continuo, sempre
nascendo sob nova forma; isto porque o Verbo age em todo lugar e
continuamente, desta maneira e com este carater; Ele difunde, em todo lugar,
a mesma impressdo ativa e caracteristica em tudo o que faz e em tudo o que
&, seja visivel ou invisivel.

Esta é nossa bussola, receptaculo, porto, nossa cidade de refligio. Deixemos
que Ele nos guie, em espirito e em ato; vamos nos unir a Ele e Ele nos fara
nascer da morte para a vida, em todo lugar, através Dele e com Ele; o Verbo
nos fara participar em Sua propriedade de ser um continuo prodigio; entao, o
inimigo sera obrigado a nos deixar passar sem impor nenhuma taxa, nem a
nés e nem a nossa felicidade presente ou futura.

Os auxilios sensiveis do Verbo levam ao
"melhor estado possivel" aqui embaixo

Nao precisamos mais indagar o que aguarda o homem bom, mesmo aqui na
terra, quando cumpre pontualmente e com resighnaciao os decretos que o
condenam a lutar para conquistar. O que o espera é nada menos do que os
auxilios do Verbo, ja que isto é o que teria desfrutado se fosse fiel ao pacto
Divino. E verdade que, se a conduta do homem fosse sabia nao haveria diavida
da existéncia de um estado anterior de perfeita ordem, que poderia ser
chamado de um primitivo "melhor estado possivel” (otimismo). Contudo, o
homem ainda pode descobrir a sua volta um "melhor estado possivel" de uma
ordem secundaria, que o preencheria de consolo durante provas e
sentimentos de dor.

Porém, se normalmente a base fundamental de nosso ser nos inclina ao
desejo de crer, seja por necessidade ou convicgao, num otimismo primitivo,
onde tudo era bom, fica dificil acreditar num otimismo secundario, quando
vemos tanto mal a nossa volta. Para que questionar sobre o que aguarda o
homem bom se basta abrir os olhos para a fonte da vida e do amor que
sempre nos busca em nosso abismo; somos obrigados a confessar que, se nao
aprendermos a conhecer este otimismo secundario nunca iremos conhecer
aquele que é primitivo.

Com o desejo de distinguir entre estes dois tipos de otimismo, os racionais ou
melhor, irracionais, tém-se especulado demais sobre o bem e o mal. Todos
nés descendemos do otimismo primitivo; temos a tendéncia de voltar a ele,
mas ndao nos damos tempo para a jornada; apesar da inconsisténcia,
persistimos em pensar que ja chegamos enquanto que na verdade estamos
apenas a caminho. Apesar de termos desviado enormemente do otimismo
primitivo, ainda é possivel percebé-lo e vé-lo vir a luz em todo lugar, através
do otimismo secundario. Acontece que o Verbo Divino ainda abre em noés o
portdao da Divindade, ou seja, da santidade, da Luz e da verdade. O inimigo
também tem uma palavra, mas ao pronuncia-la, ele abre apenas o portdao em
si proprio. Quanto mais ele fala, mais se infecta e como esta sempre
pronunciando as palavras da falsidade esta sempre se infectando. Ele nada
mais faz do que derramar seu proprio sangue venenoso e bebé-lo. Este é seu
trabalho perpétuo.



Os trés graus do Verbo que sdo dados ao Homem.

Uma palavra pura foi restaurada ao primeiro homem depois do crime; uma
ainda mais gloriosa e triunfante foi restaurada no curso dos tempos; qual sera
entdo aquela a ser restaurada no final dos tempos, quando o préprio Verbo se
manifestara na plenitude eterna de sua agao?

Vemos aqui que tudo é amor; o Verbo é o continuo e universal hino do amor,
preenche todos os caminhos do homem com progressdes suaves, apropriadas
a cada grau de sua existéncia. E por isto que, para a alma humana, tudo
comeca pelo sentimento e afeicdo, é assim que tudo deve terminar também.

A compreensao ou inteligéncia s6 se abre depois que o ser interno tenha
experimentado os primeiros sentimentos de sua propria existéncia. Isto
ocorre na época em que o homem comeca a pensar e sente que um novo
centro nasce nele; esta € uma sensacao moral que nao se conhecia antes. A
inteligéncia ndo da muitos sinais de sua presencga antes da abertura do centro
moral.

Numa idade mais avancgada, o fluido vital se eleva a regido da compreensao, é
quando o homem mais tem a necessidade de guardides que orientem seu
curso e o preserve dos perigos de sua impetuosidade; sem tomar os devidos
cuidados, o centro moral pode ser rapidamente obscurecido ou deteriorado.
Isto ocorre com aqueles que colocam idéias antes da moral, idéias estas
dependentes totalmente deles, ou de sensagdes e objetos externos.

Por outro lado, se este centro moral de sentimento e afeicao adquire
prioridade, por direito natural, é certo que tudo devera retornar a ele afinal.
Veja como o alimento cumpre seu objetivo e como nos é til apenas enquanto
seus sumos e propriedades sao conduzidos ao sangue, foco da vida.

E preciso reconhecer que todos os flashes de inteligéncia que o homem
adquire pelo raciocinio, podem ser usados apenas até que ele penetre o foco
moral, para onde traz todas as propriedades que possui. E um tributo e uma
reveréncia que o homem deve render a sua fonte, chegando assim, a ser a
testemunha da natureza de suas relacbes com a fonte. Em resumo, a
compreensao pode nos auxiliar a reconhecer os frutos do otimismo
secundario que nos rodeiam abundantemente, mas o principio moral nos
permite alimentar os principios do otimismo primitivo: tais sdo os servicos
que os administradores do Verbo devem nos prestar.

O Demonio deixara de ser mau?

Os pensadores, que acreditam na fonte universal do amor, podem assim,
conceber como todas as coisas devem terminar para o Homem de Desejo: no
Amor e no Verbo. Verdao também porqué este mundo material ndao pode durar
para sempre: porque é apenas uma imagem, ativa, sem ddvida, mas sem
amor, sem fala ou palavra; isto significa que ele um dia deve retornar ao
Amor e ao Verbo, dos quais esta separado pelo crime.

Se estendermos isto ao inimigo de toda verdade, a propria causa do desvio do
universo e de seu ser, ficando exilado do Amor e do Verbo, é preciso observar



que, infelizmente, este inimigo ndo esta sem fala; esta é a razao pela qual ele
produz seus proprios desvios e exilio.

Além disso, aqueles que pregam o retorno final deste ser culpado, nao
refletem sobre o qudo impossivel é ter alguma idéia positiva sobre estas
grandes questdes aqui na terra. De fato, por mais maravilhoso e profundo que
seja o conhecimento que adquira a respeito das regidoes Divina e infernal,
ainda assim, enquanto o homem estiver sob a forma material, ele pode aderir
tanto ao Principio de Deus, ou ao que chamamos o céu dos céus, ou ao
capeta, ou ao que chamamos o inferno dos demonios. O objetivo de nossos
corpos é ao mesmo tempo, o de nos manter privados de Deus, e de servir
como defesa contra o mal.

A verdadeira base de julgamento do homem é que, sem ser Deus ele é, no
entanto, um ser universal; como conseqiiéncia o homem nao pode sentir um
unico ponto de seu ser sem se encontrar, como imagem e semelhanga, num
universal bem ou mal. Pode-se dizer também, que é esta idéia de
universalidade que o induz a salvar tao prontamente todos os pecadores; o
homem nao percebe que, mesmo se houvesse apenas um homem salvo, a
idéia de misericordia que ele venera, ainda seria valida, porque ndo ha um so
homem que ndo seja uma universalidade.

Destino e predestinacao

Por outro lado, o homem tem mergulhado em emaranhados labirintos quando
o assunto é predestinacdao. Mas, vocés administradores das coisas sagradas,
ndao deveriam salva-lo disto, mostrando-lhe a diferenca entre destino e
predestinacao?

Parece que o destino s6 é tomado num bom sentido, enquanto que
predestinacdao tem duas faces. Deus sempre da um destino aos homens e,
neste sentido, tem havido eleitos de todos os tipos; contudo Ele ndo da
predestinacdao alguma porque, em sua aceitacdao mais favoravel, esta palavra
implica numa espécie de coacao que prejudicaria a liberdade; em um sentido
oposto, a palavra implica numa espécie de fatalismo, o que pareceria
contrario a justica.

Esta palavra é um abuso. Deus pode ter dito a muitos: "Eu te escolhi do
ventre de tua mae" e "antes que o mundo existisse", mas foi o espirito do
homem que revestiu esta eleicido com a palavra predestinacao; a fraqueza
alterou ainda mais o seu significado e o fanatismo a adulterou.

O Homem, desde sua origem, deveria ter afirmado estar predestinado a
manifestar o Ser Divino; ele ainda nao o manifestou. Desde sua queda,
quando é chamado a obra, ele apenas retorna seu destino original; neste caso
ele esta, comparativamente, num nivel mais elevado que seus semelhantes,
apesar disto ele volta apenas a linha primitiva da qual nunca deveria ter se
desviado; portanto nao aparece sob o home de predestinado, no sentido que
normalmente sustenta, pois esta muito abaixo do que estaria se
permanecesse em sua gloria e muito abaixo do que estara no fim dos tempos,
se chegar 14 regenerado.



O Poder do Homem sobre Deus

Ao invés deste desencorajador sistema de predestinacao, sera que vocés nao
poderiam ensinar que o homem pode, através de seu amor, de certa forma,
governar a Deus?

O impetuoso ndo percebe que Deus é guiado, ndo s6 por nossas vontades,
mas também por nossos desejos. Deus ndo é apenas como um médico astuto
que segue, passo a passo, o curso de uma doenca, regulando medicamentos
de acordo com cada momento; é também como uma suave e atenciosa mae,
que estuda todos os nossos gostos; se nos preocuparmos em agrada-la, ndao
havera nada que ele seja caro demais para nés e seremos sempre o estimado
objeto de sua cleméncia. Que mae nao é inteiramente dominada e governada
por seu filho, quando este age com relagao a ela, da forma que deveria?

N3o é surpresa entao, se longe de ser impulsivo e injusto, Deus buscasse
apenas nos introduzir a todas as coisas; para tanto é preciso ser sabio; é
preciso fazer com que o nosso amor impregne sobre Ele um governo poderoso
e que possua uma atracao magica pela qual estara sempre disposto a fazer
qualquer sacrificio, até mesmo aquele de Sua propria supremacia e gloria.

Sim, esta é uma verdade positiva; poderiamos governar, Deus pelo nosso
amor; Deus lamenta atribuirmos a Ele tanta autoridade, quando poderia usar,
com relagcdo ao homem, nada além do que uma amigavel complacéncia e
benevoléncia.

Lé Isaias XLI, a partir do 8° verso, e veras que Deus ndo s6 chama Abraao de
"meu amigo" mas, por conta desta amizade derrama sobre ele todo tipo de
atencao e benevoléncia.

Lé 2° Cronicas XX.7 e veras, na oracdao de Josafa, que Abrado era considerado
por seu povo como o amigo de Deus. (Veja também, sobre este assunto, Sao
Tiago II 23).

Lé o Livro da Sabedoria de Salomdo (VII 27) e veras Deus fazer uso da
palavra amigos ao falar das almas santas. Por fim, no Evangelho de Sao Joao
XV., onde o Senhor chama seus discipulos de amigos.

Oh, ministros das coisas santas! nao é seu trabalho mostrar estas verdades a
mente humana?

Tudo o que é sensivel € uma expressdo do Ser.

A Esséncia Primaria pode realmente habitar em ndés e com satisfacdo, quando
realmente nos tornamos Seus amigos; por esta razao, quando regenerado o
homem é uma coépia, verdadeira e viva do Ser dos seres, ja que é o carater
deste Ser que o afirma em nés.

Toda sensibilidade espiritual, que nada mais sdao do que Operagoes Divinas,
tem por objetivo notificar Sua existéncia e presenca; de outra forma as
regioes poderiam esquecé-lo; nés também o esqueceriamos, por causa da



sublimidade de Sua existéncia; esta verdade se aplica as sensibilidades fisicas
e a existéncia de nosso ser corporal, assim como a existéncia de toda
Natureza, uma vez que toda sensibilidade que vemos, ouvimos e provamos
sdo notificacbes e expressoes do Ser. Se isto nao ocorresse, poderiamos
adormecer perto Dele, estar como se estivéssemos sem Ele, tdo separado e
distinto, embora nao distante, Deus esta de nés.

Que o homem nao se surpreenda entao, quando regenerado, ao sentir os sete
principios ou poderes, os pilares fundamentais, nascerem novamente nele; ou
os sete 6rgaos do Espirito ali se formarem e se movimentarem; pois o Espirito
deseja ser conhecido e fomos escolhidos para ser suas testemunhas vivas. Se
as sensibilidades espirituais sdao apenas indicios das operacoes eternas da
Esséncia Primaria, precisamos estar espiritualmente sensibilizados antes de
conhecermos esta esséncia.

O homem espiritualmente sensibilizado, a este nivel, se cala; ndao tem mais
nada a dizer; ndo ha necessidade de falar, ja que o Préoprio Ser atua em si, por
si e com tal proporgcao, sabedoria e poder que supera toda linguagem
humana.

Neste quadro vemos como o Homem prova Deus e pode ser util a Ele na
qualidade de testemunha universal. Vemos também o qudo querido deve ser o
homem a Deus, ja que tém um destino tdo sublime. Como tenho sempre
mostrado, é certo que, se nao houvesse Deus algum, ndao teriamos nada a
admirar; mas que, se nao houvesse uma alma espiritual imortal, Deus nao
teria um objetivo permanente que pudesse ser o foco e o completo
receptaculo de Seu amor.

Sucessivos nomes; estados e processos na representacao da Divindade

Quanto aos diferentes homes do Homem, ja vimos que seu nome atual é dor
ou sofrimento: este nome deve ressonar por todo o ser, antes que possa
atingir os portoes do Verbo e da Vida. Porém, o segundo nome, que o Homem
encontrara nos portées da Vida é santidade, a raiz Hebraica do que significa
renovar. Quando o homem tem a felicidade de fazer com que este nome nasca
nele, pode entao ter a esperanca de entrar no Ministério Espiritual do Homem;
0 que o Verbo mais deseja é ter seus servos; aquele que compreender a
dignidade deste nome, a pureza de seus efeitos, os deleitosos e espléndidos
servicos que permitem ao homem render a universalidade das coisas,
conhecera o que é a felicidade e a gloria de ser um homem. A partir de entdo,
ele ndo descansara até que esteja em condicoes de ser empregado: pois, para
ser universal, ndao basta chegar a um sentimento vivo e permanente com
relacdo a sua posicdo como espirito, é preciso ser empregado com tal nas
regioes terrestre, celeste, espiritual e Divina. E também o caso da gramatica-
viva (grammatical-vil) Israelita de campos patriarcais, proféticos, etc., contra
o mal, a vaidade e as trevas. O homem néao ira desistir, por vergonha, de ser
obrigado a ensinar as suas esséncias e 6rgaos espirituais este elemento da
linguagem universal, visto que espera algum dia ensinar a todas as coisas que
nao o conhega, ainda que tremam por tal conhecimento.



A obra de santidade dentro do homem

Este segundo nome, santidade, engendra no homem, todos os outros nomes
parciais, a necessidade e as propriedades que ira encontrar nas aptidoes
ocultas e empregos que o aguardam em seu caminho, de acordo com as varias
fungdes e melhoramentos que possa vir a fazer. Quando o Homem Espirito se
aplica corajosamente a sua obra de regeneracdo, desenvolvendo suas
faculdades, agrupam-se ao redor de sua cabeca vapores ativos e vivos que
surgem de diferentes pontos do horizonte espiritual, a fim de estabelecer
abundantes e fertilizantes nascentes sobre ele. O fervor destas nuvens de
fermentacdao explode, a nascente se abre e milhares de arroios de orvalho
celeste descem sobre o homem e o inundam; estes arroios vivificantes
penetram e saturam o homem, como faz a chuva nos campos da natureza. O
ardor e o desejo sdao os primeiros centros e focos destas nuvens salutares; é o
homem quem atrai e fixa os vapores Divinos e espirituais, pois tem o poder de
convocar e comanda-los, por assim dizer, de todas as regidoes onde Deus atua
e da universalidade a todas as coisas. Este é um dos mais altos privilégios do
homem e o que lhe mostra, de forma mais convincente, como foi investido do
direito de ser a imagem e o representante da Divindade.

Deus produz eternamente as esséncias destes vapores: o homem, como
imagem de Deus, tem o poder de coleta-los, reproduzi-los, conscientemente e
formar regioes de tamanha forgca que nada pode resistir. Isto significa repetir
sua geracao num plano visivel inferior, sendo que o plano superior é
reservado unicamente a Deus.

DilGivios espirituais sobre a mente do homem.
Os Noés espirituais

Quais sao os obstaculos que se opoem a estes direitos do Homem de Desejo?
A que desoladores limites estdao confinados! Deus disse, em verdade, aos
homens do tempo de Noé, que nao haveriam mais dilavios pois, segundo as
leis da Natureza e da Justica, quando o gérmen do pecado, analogo a agua,
invadiu as formas materiais, produziu uma explosao que atraiu a punicao
correspondente. N3o seria possivel reproduzir tal desordem da mesma forma
nem tampouco a punicdo na forma de dilivio pela agua. Contudo, Deus ndo
disse que ndo haveria mais dilavio espiritual; de fato, longe de acreditar-mos
que este tipo de dilavio ndo possa ocorrer, podemos dizer que é continuo e
universal quando observamos as enchentes de erros que cobrem a mente
humana.

Os diferentes Noés nomeados para presidirem estes dilGavios precisam resistir
e represar as torrentes de sofrimento que surgem sobre eles atravessando o
ser em todas as direcdes. Eles nao reclamam ao se verem assim assaltados;
ficam satisfeitos por estas torrentes se acumularem sobre eles, levantando e
pressionando umas as outras até provocarem erupcoes em todas as
faculdades de seu ser.

Aguardam com uma fé viva e uma deliciosa esperanca que as aqguas circulem
através dos canais que se abrem no ser; aguardam que a terra, ao seu redor,
recupere a fertilidade, através do aparecimento do ramo _de oliveira, trazido



pela pomba, que é o Verbo; a partir de entdo, poderao devolver ao deserto e
as regioes estéreis, os animais recolhidos em sua arca santa, as racas que
tanto desejam ver preservadas.

Por que o mal ainda existe no universo?

Entre as aflicoes espirituais que o Homem de Desejo experimenta no curso da
obra de regeneracao do seu Ministério, ha um que, a principio, lhe parece
dilacerar o coracao e o surpreende ao ver que nao pode diminuir sua duragao
através da vontade. Esta aflicdo é saber se tudo o que pedimos ao Pai, em
nome do Redentor, possa ser obtido; além disso, pelo fato do mundo nao ser
perfeito, a iniqliiidade humana ainda ndo esta abolida e a natureza ainda ndo
esta redimida.

Algumas vezes, este Homem de Desejo ardente se: satisfaz com o doce
propésito que sua mente lhe apresenta, se convencendo de que esta grande
obra é necessariamente possivel segundo a promessa. Algumas vezes, ele até
mesmo sente ser movido por santas aspiracoes, que o levam a acreditar que
pela fé pode ter sucesso na realizacdo de alguma parte desta obra sublime,
entdo ele se enche de jabilo. Porém, quando questiona escrupulosamente este
ponto, heis a resposta que recebe:

Deus tudo governa com paciéncia, amor e sabedoria

Todos os caminhos de Deus sdao caminhos de amor; os poderes de Deus sao,
na verdade, sem limites e podem fazer todas as coisas, exceto o que é
contrario ao amor. Agora, € no amor que Deus temporiza; é porque ama todas
as coisas que deseja que tudo tenha os meios e o tempo necessario para se
preencher com Ele, a fim de que nada retorne a Ele vazio Dele proprio. Se
forcasse violentamente o processo e o tempo Ele iria, com certeza, causar
todas aparéncias falsas e de trevas que cativam o espirito a desaparecer; mas
poderia fazer com que este espirito cativo desaparecesse, da mesma forma,
se ainda nao estivesse saturado com a Divina tintura. A tintura sé pode
penetrar aos poucos: se penetrasse de repente e de uma sé vez poderia
empurrar o espirito a extremos além de suas forgcas, aos quais nao resistiria.

Assim, o longo sofrimento de Deus modera até mesmo os projetos que
fazemos para o avanco de Seu reino; assim, o Homem de Desejo, qualquer
que seja o seu ardor, pode trilhar os caminhos da sabedoria, apenas na
medida em que é penetrado pelo sentimento daquele amor universal que
dispde todas as coisas gentilmente e quando se sente fortemente movido a
"trilhar corretamente os caminhos tortos"; ele deve levar o seu desejo ao seio
do Amor Eterno, pois s6 este Amor sabe o que é melhor para o cumprimento
de Sua prépria vontade Divina que é beneficente e sabia; deve se recolher ao
fundo de seu coracdo e I3, como a pomba, desejar ardentemente e em siléncio
a extensdo do reino do Verbo e da Vida; deve ali lutar na dor e aguardar
pacientemente, sem esquecer que se, através do homem culpado, o mal
inundou o mundo, somente através do homem justo é que a regido da
bondade podera recuperar seu lugar.

O homem deve, em resumo, tomar cuidado, ja que s6 da ouvidos a sua proépria
imprudéncia, ligada as suas proprias trevas, privacoes e ja conhecida



impoténcia, enquanto fantasia ouvir unicamente a justica e ter o direito de
exigir de Deus mais do que sua presente missao lhe permite implorar a Deus.

Homem, pense que a continua ocupacao de Deus é separar o puro do impuro;
todo tempo esta consagrado a esta grande obra. Isto é o que Ele faz conosco
desde o momento de nosso nascimento, de nossa incorporacgao; a partir deste
instante busca gradualmente libertar nossas almas de suas prisoes; contudo,
Ele sO cumpre esta tarefa ao final de nossas vidas: mesmo assim, isto
depende de como tenhamos vivido.

O Espirito de Sabedoria e o Espirito de Caridade que deveriam animar os
homens

Vimos mais de uma vez, que o espirito da operagdo Divina, tanto no homem
como no Universo, é um perpétuo sacrificio, uma continua devocao do Verbo,
que se sacrifica incessantemente a fim de substituir a substancia Divina em
todas as criaturas, por aquela que é o tormento e a inquietacdo destas
criaturas. Como procedemos de Deus, este espirito nos deve animar a cada
momento de nossas vidas se é que pretendemos ser Sua imagem e
semelhanca e reviver em nés o pacto Divino. E preciso ser sabio, ndo s6 na
virtude mas também na eqiiidade, tendo consideracdo pela posicdo que
sustentamos, assim como pela Sua honra ja que Ele a confiou a nés e somos
encarregados de representa-lo.

Se tudo isto foi insuficiente para nos tornar sabios, significa que somos
totalmente desprovidos de caridade para com outras criaturas e regides
relacionadas a nés, ja que nunca deixamos de ser sabios sem fazermos com
que morram, ao invés de darmos-lhe a vida que esperam de nossas maos.
Ora, se nao somos suficientemente elevados para dar vida as criaturas, vamos
ao menos, deixar de nos rebaixar por causar-lhes a morte. Felizes seremos
quando formos capazes de ascender um grau; a partir de entdo, todas as
virtudes irdo fluir de nés e por conseqiiéncia promoveremos a felicidade de
todas as criaturas.

O sabio trabalha para seu proprio repouso, quando limpa diariamente as
manchas que obscurecem o Homem desde seu pecado; ele procura fazer com
que a fonte da vida brote nele, pois so ela pode lhe dar a paz. Este é o termo
ao qual deve tender todo homem justo. O homem da Caridade vai mais longe;
ndo se contenta com sua propria felicidade, ele quer a felicidade também do
que ndo seja ele; neste caso o espirito de caridade tem duas caracteristicas
distintas, uma espiritual e outra Divina. Pela primeira, o homem busca a paz
de seus semelhantes; pela segunda busca fazer com que o prdprio Verbo
mantenha o seu sabat; é aqui que muitos sdao chamados e poucos sdo
escolhidos.

Oh, ministros das coisas sagradas! nao cabia a vocés ensinar ao homem tais
verdades tao importantes e tdo pouco conhecidas? Quem acredita, aqui neste
plano, que somos os grandes supervisores dos dominios de Deus, empregados
a fim de trabalhar para o Seu repouso? Pode-se dizer, até mesmo, que o
homem trabalha exatamente para o contrario como se buscasse o repouso do
inimigo; todos devemos nos ocupar em aliviar as feridas que o inimigo
provoca incessantemente tanto nas regides como nas coisas; todas as



evidéncias comprovam que podemos manter esta elevada ocupacao nos
ligando em espirito e em verdade ao ministério do Verbo, pois se por um lado
ha uma progressiao de abominagcées do homem e seu inimigo no sentido
descendente desde o principio do mundo, ha também uma progressao
ascendente das riquezas Divinas desenvolvida diante de nos desde a mesma
época e que ndo deixara de se desenvolver até o fim dos tempos.

Os perigos e horrores ocultos pela bondade Divina, devem ser superados e
dispersados pela caridade

Se pensassemos em tudo o que esta oculto sob o mundo universal material,
iremos agradecer a manifestacdao da bondade Divina por ser tao ativa a ponto
de ocultar esta horrivel imagem de nossos olhos.

Se refletissemos sobre a infeliz condigdo da familia humana, visivel ou
invisivel, agradeceriamos os poderes da natureza por ter poupado nossas
vistas destas cenas dilacerantes; deveriamos agradecer a Sabedoria Suprema
por permitir que o homem e a mulher possam agora ter a condicdao de
incorporar o amor e a Luz em si, sob o véu da Eterna SOPHIA; todo casamento
santo que se realiza é celebrado através da familia humana que se enche de
satisfacdo, assim como nossos casamentos terrestres satisfazem as familias
deste mundo.

Se imaginassemos qual é a angustia do Verbo, agradeceriamos sua caridade
generosa em se devotar ao nosso repouso; por nossa vez, também nos
devotariamos ao seu repouso.

Trilhando este caminho do amor e da caridade deveriamos, enfim, banir toda
dor e todo mal em todos os lugares, reconhecendo a imensuravel
preponderancia do bem. E verdade que o demonio é tdo perverso que, apenas
pelo fundamento ou pela bondade Divina que surge no homem, nunca nem ao
menos saberiamos da existéncia de um Deus; contudo, também é verdade que
os homens sao tao rodeados pela bondade Divina que, sem a fraqueza do
homem, ndo perceberiamos a existéncia de demonio algum.

As maravilhosas revelagoes da Sabedoria, apesar da insensibilidade do
Homem

Ha enormes manifestacoes do Verbo no mundo, independentemente de
tradicoes e das magnificas cenas da natureza; quando olho para estas
grandes aberturas que a Sabedoria em sua generosidade tem revelado a
alguns de Seus servos, nao posso conter minha admiracao diante de tamanha
prodigalidade! Fico tentado a acreditar que Ela ndo conhece o estado de
brutalidade, ignorancia e total insensibilidade no qual o homem esta
mergulhado, com relacdo ao progresso da verdade e a fecundidade do
espirito.

De fato, apesar de Sua supervisao universal, acredito que Ela ndao perceba os
lapsos e fraquezas dos homens, até que completem suas falsas e profundas
proporgoes; é que, a partir de entdo, este extremo desvio do correto penetra a
ordem do Altissimo estimulando a Justica, que de outra forma repousaria
eternamente em sua protecao de Amor.



A tendéncia natural de Deus e dos espiritos, com relacdo aos homens, é
acreditar serem menos maus do que sao; isto porque como Deus e os
espiritos habitam a morada da ordem, paz, virtude e bondade, carregam esta
caracteristica de perfeicao, que é seu elemento perpétuo, a tudo o que existe.
Embora sejam, de certa forma, continuamente iludidos pelos repetitivos
abusos da humanidade, eles ainda espalham novos auxilios sobre os homens
no instante seguinte; esta € uma verdade da qual os dois Testamentos, Judeu
e Cristdo, apresentam uma ininterrupta corrente de evidéncias; verdade que
deixa de surpreender quando adquirimos uma idéia da Raiz eterna e
generativa, que nunca deixa de se renovar.

Esta conduta de Deus e espiritos para com o homem nao é contraria aquela
supervisao que exercitam continuamente sobre ele, nos caminhos que a
Sabedoria pode lhe abrir; tudo isto é obra do amor, beneficéncia e de Seu
elemento natural.

E sempre este o inicio da relacdo entre eles, longe de suspeitar que ha o mal
no homem; é preciso que o homem se ligue completamente as desordens para
que a Sabedoria possa enxergar e deixa-lo por sua conta e por conta das
conseqiiéncias de suas faltas; mesmo assim isto ocorre apenas pouco depois
de ter enviado a este homem recentes sinais de atengdo e comprometimento.

Ter conhecimento destas coisas ndao é nada: s6 o agente do Verbo pode
realiza-las

As duas progressoes, do bem e do mal, estiao em nosso ser e por este
intermédio nos relacionamos com todos os mundos, onde podemos exercer o
Ministério Espiritual do Homem. Saber tudo isto nao basta; realiza-las é o
essencial. O servo ndao é nada diante dos olhos de Deus; o operario é quem Ele
valoriza e recompensa. A cada passo que avancamos em nossa obra
adquirimos novas forcas e o homem que segue a senda viva de sua
regeneragciao pode atingir o Monte santo, para aprender os comandos do
Senhor.

Mas la a impaciéncia da Justica o surpreende, quando mantém as
abominacgdes a que as criancas de Israel tem se viciado.

Ele quebra as tabuas da lei, porque este povo ndo merece ouvi-la. Em sua
faria, extermina os pecadores que induzem a alma humana a se prostituir aos
Gentis e estdao em guerra contra o Verbo.

Ele lanca seus raios contra os gigantes que assaltariam o céu, tornando-se
seus mestres:

"Oh! meu povo, o que tem feito o teu Deus a ti para que te exasperes contra
Ele? Que iniquidade seus pais encontraram em mim, para terem se afastado
em busca da vaidade e para terem se tornado futeis?"

Na medida em que ascendemos esta montanha colocamos o manto de Elias,
que herdaremos durante esta vida e através do qual poderemos atrair o fogo
dos céus, dividir as aguas do rio, curar doencas e levantar os mortos; pois,
nada além deste manto de Elias ou nosso traje puro e primitivo, pode



preservar o Verbo em nés, assim como uma veste terrestre mantém nosso
corpo aquecido. Nosso ser animal ndo pode conter este Verbo vivo; s6 nossos
corpos virgens pode conté-lo.

Embalsamando corpos para a ressurreicao

O costume de embalsamar os corpos dos mortos, enchendo-os com valiosas
substancias aromaticas, € uma transposicao daquele principio que implica em
nossa ressurreicdo corporal e espiritual. Se fossemos sabios, é certo que ndo
teriamos outra ocupacgdo neste mundo do que trabalhar continuamente a fim
de reviver o corpo puro e o espirito da verdade em nés, que ali estdo, por
assim dizer, extintos, mortos; portanto, em nossa morte fisica, devemos nos
encontrar perfeitamente embalsamados em todas as partes corporais de
nossa forma primitiva; nunca como mumias terrestres, que ndao tem vida ou
movimento e que ao final volta ao p6, mas levando conosco o balsamo vivo e
incorruptivo que ira restaurar a atividade primitiva daqueles corpos e a
agilidade de todos os nossos membros numa progressao sem fim, como a
infinidade e a eternidade.

Ora, para isto ndo precisamos esperar por nossa morte fisica. O profeta
Ahijah ndo podia ver, jd que seus olhos se tornaram turvos devido a sua
avancada idade; ainda assim, foi capaz de reconhecer a esposa de Jeroboam e
sua missdo, quando veio até ele disfarcada com o propoésito de consultar
sobre a enfermidade de seu filho, pois tinha medo de perdé-lo.

Sim, se nao estamos perdidos e atados por nosso inimigo, podemos abrir os
poros de nossos espiritos, coracoes e almas, para que a vida Divina penetre
em todos eles, nos impregnando com o puro elemento. Com isto, apesar da
deterioracao pelo tempo, a que nossos 6rgaos estao sujeitos, podemos exalar
os perfumes do mundo que esta por vir e assim sermos 0rgaos vivos da Luz e
da gloria de nosso Soberano Original; tal era nosso destino primitivo, ja que
deveriamos estar unidos e animados pelo Espirito e pelo Verbo que por si s
produz todas estas coisas.

Seguindo os passos do grande operario do Senhor, deveriamos adornar
nossos verdadeiros corpos com todas as obras das quais participamos ou que
realizamos por nossa conta. Da mesma forma, o Redentor adornou seu corpo
glorioso com todas as obras que manifestou seja pessoalmente ou através de
patriarcas e profetas. Assim cooperamos na adornacgao daquele corpo glorioso
no qual o Redentor se revelara no final dos tempos; "quando ele vier, naquele
Dia, para ser glorificado na pessoa dos seus santos, e para ser admirado na
pessoa de todos aqueles que creram" (2 Tess. I1.10); desta forma,
contribuimos para a destruicdao daquele homem de pecado que tem sido
elaborado ha muito tempo, e que é composto dos pecados dos homens.

O inimigo nao esta satisfeito por termos roubado de nosso corpo primitivo;
ele pretende também roubar de nossos corpos elementares a fim de revestir
sua propria nudez, porque nao recebe ajuda alguma desta natureza fisica
onde esta confinado; ela ndo lhe proporciona nada além da avidez e da
dureza; estas sao as primeiras qualidades que ele consegue despertar na
natureza; s6 quando conseguir se fechar utilizando-se de nossos corpos



elementares é que podera atingir o maximo de suas abominacoes, decepgoes
e ilusdes naqueles que nao confiam plenamente na verdade.

Quem esta encarregado de ensinar as profundas coisas de Deus

Vocés, os ministros das coisas santas, € quem devem nos ensinar estas coisas
profundas. Vocés sabem o que o Senhor disse ao profeta Jeremias (Jer
XXVI.2)?: "Coloca-te no atrio da Casa de Iahweh e diz a todos os habitantes
das cidades de Juda, que vém prostrar-se na Casa de Iahweh, todas as
palavras que te ordenei; Assim disse Iahweh. Se ndao me escutardes para
seguir a minha Lei que vos dei, para atender as palavras de meus servos, os
profetas, que vos envio sem cessar, mas vOs hdo escutais, eu tratarei esta
Casa como a Silo e farei desta cidade uma maldicao para todas as nacoes da
terra”.

Bem, ministros das coisas santas, o Senhor os colocou na entrada das almas
dos homens e ordenou que tornassem conhecidas suas leis e mandamentos.

Vocés devem, portanto, colocar-se na entrada das almas dos homens e
proclamar todas as palavras que o Senhor ordenou que falassem; pois se Ele
escolheu um homem para ser o profeta de Deus, por que nao escolheria
homens para serem profetas dos homens? O profeta dos homens é o servo
dos servos de Deus.

Coloca-te entdao, na entrada da alma dos homens e diga-lhe tudo o que o
Senhor dird a ti: "N3o omitas palavra alguma. Talvez eles escutem e se
convertam cada um de seu caminho perverso: entiao me arrependerei do mal
que pensava fazer-lhes por causa da perversidade de seus atos". (Jer XXVI.2)

O Verbo deve habitar os homens: Prepare-se para receber seu convidado

E seu dever ensinar aos homens que, ndo se tornando todos orgulhosos, o
Verbo propriamente dito deve habitar neles; é seu dever torna-los atentos
sobre o que devem fazer para que isto ocorra efetivamente. Quando algum
amigo querido é esperado em uma mansao, todos os que ali habitam sejam
mestres ou servos, se movimentam; quando algum comandante ou soberano
chega a uma cidade de guarnicido ou algum outro grande lugar, que
vivacidade cada um nao manifesta a fim de melhor desempenhar o seu papel
na recepgao!

Bem, entdo, preparar os homens para receber o importante Convidado, que
nao deseja nada melhor do que visita-los, significa que cada faculdade de seu
ser deve mostrar sua intencao de desempenhar sua parte com ainda maior
vivacidade, com objetivo de manifestar seu amor e respeito. Tudo o que
consiste no seu ser e toda regido de sua existéncia deve se submeter a uma
combustdo ou atividade ininterrupta, para que tudo o que estiver ali possa se
tornar um canal, um 6rgao e um agente do Verbo; aquele majestoso e inefavel
Convidado, pode fazer de ti a Sua morada, onde vira até mesmo para celebrar
Seus santos mistérios.

Celebrar os santos mistérios! Feliz € o homem que ja sentiu em si o menor
sinal desta obra maravilhosa e incompreensivel, ou teve a menor percepgao



deste milagre vivo e magnifico; feliz é aquele que compreende que o 6cio
pode provocar o fracasso por causa de nossa intensa absorgcdao na dor e no
prazer; isto pertence exclusivamente ao Ministério do Verbo!

O declinio da Luz no mundo ocorre porque seus ministros esquecem a
promessa do Reparador de estar com eles

Infelizmente o Redentor, o Verbo visivel, mal havia desaparecido da terra,
quando a Luz comecou a declinar e os ministros das coisas santas, caindo em
discussoes sobre leis terrestres, sairam atras de votos; além deste Verbo, nao
ha outra Luz fixa e os ministros esqueceram a Sua promessa de estar com
eles até o fim do mundo.

Eu ficaria muito desapontado se Paulo tivesse fraquejado em sua fé, apds sua
eleicdo, ja que esta ocorreu depois do templo terrestre ter sido fechado e o
Divino ter sido aberto. Nao em afeto pela negacido de Pedro ocorrida
anteriormente; nem tampouco pela faria do tranqiiilo Jodao que proibiu outros
de expulsarem demonios em nome de seu Mestre, porque eles ndao o seguiam
e queriam trazer o fogo do céu para destruir a aldeia Samaritana que nao o
recebera, ja que estava a caminho de Jerusalém.

O Mestre nos ensina o que foi a ignorancia de seus discipulos; eles "ndo
sabiam a que espirito pertenciam". Nao vamos perder de vista as progressoes
e as épocas temporais e espirituais as quais o Redentor estava sujeito.

Contudo, vocé que ingressou na administracdao do Verbo, apenas apés cada
porta, espiritual e Divina, ter sido aberta, nao acha que, algumas vezes,
colaborou para que elas se fechassem? Por que, em suas cerimoOnias, vocé
tem prestado apenas uma homenagem enquanto deveria prestar unicamente
uma obra interior real e sempre crescente? Para que estas cerimOnias se
tornassem verdadeiros festivais religiosos, o espirito que as presidem
deveria, com certeza nos elevar em cada periodo, ao mesmo grau de
virtualidade que as coisas Divinas atingiram na época correspondente no
mundo.

Significado espiritual dos festivais religiosos

Na época dos Judeus, durante a festa do Tabernaculo, o homem interno
invisivel deveria se elevar, com o auxilio do ministro consagrado, a regido dos
tabernaculos eterno e espiritual; todos devem ter este objetivo aqui neste
mundo.

Desta forma, durante os sacrificios de sangue, o homem deveria se elevar ao
sacrificio interno de todo o seu ser terrestre, a fim de que a combustao
surgisse através deste sacrificio, onde a vitima é o préprio homem; ele
deveria se unir ao desejo santo e ao amor sagrado da Sabedoria Suprema,
que busca renovar sua velha alianca ou primeiro pacto conosco.

Ao celebrar o sabat, deveria se elevar, em espirito, acima das seis agcées ou
poderes elementares que agora aprisionam o homem; deveria unir seu mais
intimo ser com as sete fontes universais que ddo origem a este ser, que é sua
virtual representacao e da qual nunca deveria terse separado.



As criancas da nova lei, durante a festa de nascimento do Cristo, deveriam,
através de seu ministério e exemplo, fazer com que o Redentor nascesse em
cada uma delas, a fim de que abrissem as portas a Ele para realizar, ali,
individualmente, a obra que realizou para todo o mundo.

Na festa da Pascoa, deveriam se empenhar para que Ele pudesse se erguer
novamente do sepulcro que ha dentro deles; ali, nossos elementos corruptos,
poluicdo e trevas O mantém enterrado.

Na festa de Pentecostes, deveriam trabalhar para reviver em si a
compreensao de todas as linguas que o Espirito fala incessantemente a todos
os homens, mas que nossa densa matéria nos impede de ouvir. Todo retorno
anual de cada um destes festivais deveria produzir firmemente um novo
desenvolvimento, até que o grau da regeneracao fosse atingido, pois este
pode ser concedido ao homem neste mundo inferior.

Funcoes do ministério Divino

Vocés ndo temem que o uso daquilo que ensinam sobre estas épocas
salutares e memoraveis possam deixar nada além do que uma impressao
estéril na meméria e atrasar o homem que pode, sob suas asas, buscar ser o
operario do Senhor? Ainda, onde sera encontrado o consolo e o repouso, se os
servos nao forem treinados pelo Senhor? O Verbo espera que os homens
sejam restaurados ao ministério Divino, para que exercam Suas funcgdes, cada
um de acordo com o seu nivel e posigao.

O ministério consiste em ser preenchido pelas fontes Divinas, que engendram
a si proprias de toda eternidade; assim, o homem podera langar todos os seus
inimigos ao abismo, em nome de seu Mestre; livrar a Natureza das correntes
que a restringem e a mantém na escravidao; limpar a atmosfera terrestre dos
venenos que o infectam; preservar os corpos dos homens das influéncias
corruptivas que os perseguem e das doencgas que 0os cercam; preservar, ainda
mais, suas almas das influéncias malignas que as afetam; preservar suas
mentes das obscuras imagens que as envolve; trazer repouso ao Verbo, cujas
falsas palavras dos homens mantém em luto e tristeza; satisfazer os desejos
dos anjos que olham para ele a fim de que abra as maravilhas da Natureza;
finalmente, tornar o universo repleto de Deus, como a Eternidade.

Isto é o0 que se pode chamar de breviario natural do homem ou oracgdo diaria;
uma verdade profunda que a Igreja externa talvez nao pensou ser seu dever
ensinar, mas que preserva ao menos figurativamente, ao fazer de seu
breviario um dos deveres mais imperativos de um sacerdote; este é o
emprego que o homem deve esperar ao elevar-se em diregcao a seu Principio e
ousar a implorar a Ele que saia de Sua prépria contemplacao a fim de auxiliar
a Natureza, o Homem e o Verbo. O Espirito aguarda esta época com gemidos
inefaveis.

Os caminhos do Homem de Desejo

Oh, Homem de Desejo! Estes sdo os caminhos reservados a ti; tu ndo so
percebes tracos reais de seu destino positivo, como sabes por experiéncia,
que todo o momento que nao gastamos com Deus, é gasto contra Ele; isto



porque o unico objetivo de nossa existéncia é ajudar a Deus, afim de que
retorne ao Seu reino e se estabeleca universalmente em seu trono. Portanto,
tu iras chamar continuamente:

"Chorem, profetas! Deixem correr suas lagrimas, almas de desejo, pois ndo é
chegado o tempo em que o Verbo podera derramar suas riquezas sobre a
terra: Ele chora ainda mais do que tu, pois se vé tdao contrariado em seu
amor".

"Minha mente esta determinada por uma santa e firme resolucdo, a de se
dedicar inteiramente ao progresso de sua obra; ela se fixa nisto e jura nunca
se afastar de tal propésito; meu pensamento aplicara seu fogo a tudo o que é
combustivel e estranho a minha esséncia".

"Ira manter este fogo no meio de todos estes combustiveis até que se
aquecam e se inflamem, dando lugar a uma explosao universal, o som que
sera ouvido a todo momento, enquanto eu viver".

"Porque o fogo de meu pensamento nao causaria esta explosao, como o fogo
evanescente que vejo nas nuvens as fazem explodir?”

"Sera o pensamento do homem, um raio vivo, procedente de um fogo ainda
mais vital que ele proprio, menos privilegiado do que este fogo natural que
deixara de existir quando a Divindade desviar seus olhos dele?"

N3o! ndo! Tenha consciéncia de sua dignidade e de sua grandeza; entregue-se
inteiramente a sua obra e ao seu progresso. Os inimigos de ambos estdo por
perto; se ndo se identificam com vocé neste momento, a verdade é que
apoderaram-se do posto feito para ti e fazem de tudo a fim de evitar que vocé
chegue até ele.

"Nao se desvie até conseguir purificar este posto, para que sé vocé tenha
autoridade ali e os ultimos tracos dos passos do inimigo sejam apagados".

"Tenha o cuidado de acender fogos, em todos os lugares que ele possa ter
habitado e por onde quer que ele tenha passado, a fim de purifica-lo; pois,
apos ter sido um campo de assassinio e massacre, este posto pode se tornar
um templo de paz e santidade”.

"A SANTIDADE do VERBO é o fogo que vocé deve acender em todos os lugares
em que o inimigo possa ter habitado; de fato, s6 esta palavra fara com que
fuja e com que seja banido de seu posto".

"Nao fale outra palavra pelo resto de seus dias; nao se prenda mais nas
sombras das opinides dos homens; separa-se de seus estudos de trevas. Vocé
tem a certeza de estar no caminho da vida, no instante em que seu coracao
pronuncia A SANTIDADE do VERBO".

"As opinioes de trevas e os estudos obscuros dos homens irao te impregnar
com sua confusdao e ignorancia; contudo, ndao olhe para traz uma vez que
tenha posto as maos a obra".



"Deixe a paz reinar entre vocé e todos aqueles que acreditam na Santidade do
Verbo, e deixe que todas as diversidades de opinides terminem. Naamam, o
General do exército do Rei da Siria, acreditava na SANTIDADE do VERBO, e
quando pediu a Elisha, que o curou de sua lepra, se poderia ter a permissao
de acompanhar o rei a cerimonia no templo de Rimmon, o profeta lhe
respondeu: "Va em paz".

"Deixe os fantasmas e ilusdes de todos os mundos, permita que os poderes
livres do abismo, se apresentem diante de ti; a partir de entao eles irdao
encontrar em seu posto, sempre, e saberiao que pretendes estar ali
eternamente”.

A sublimidade das posicoes do Homem; sua oragao

Oh, Homem, assegure a sublimidade e a extensdo de seus privilégios! O
universo sofre; a alma do homem esta no leito do sofrimento. O coracao de
Deus espera que vocé dé acesso ao Seu Verbo no Universo e na Alma do
Homem. Logo, vocé tem o poder de dar repouso ao Universo, a Alma do
Homem e ao Coracao de Deus.

Oh, Homem, vocé ndo escuta como todos pedem a ti o repouso; como
imploram a ti para que nao negue este repouso; como dirigem a ti esta
tocante suplica:

"Diga uma s6 palavra e minha alma sera curada!" Uma oracdao que vocé
deveria ter continuamente em sua boca, dirigida a Ele que foi o primeiro a
estender seus bracos para te ajudar em tua afligao.

Oh, Homem, diga entdo esta palavra! Vocé nao tera o seu proprio repouso
enquanto nao pronuncia-la. Nao deixe mais que o coracao do homem
permaneca fechado em seu frio confinamento; faca com que o centro da alma
humana se abra. Tal é a sua grandeza, que o repouso de todas as regides esta
ligado com o préprio repouso e gloria da alma. Por este intermédio, o homem
ndo s6 é colocado como o soberano e administrador das obras de Deus, mas
também constituido e estabelecido pela eterna caridade Divina; o seu ardor e
o0 seu amor podem se tornar o compasso do amor e ardor do Poder Eterno;
que seu coracao possa, de alguma forma, se tornar o Deus de teu Deus.

Porém, se seu coracdo pode, de certa forma, ser aqui em baixo o Deus de teu
Deus, imagine as conseqiiéncias caso vocé pare! O Homem ndo pode parar um
instante a sua obra sublime, sem que tudo o mais sofra com a sua preguica e
indoléncia!

Oh, Homem, respeite o seu trabalho! Deixe o seu Ministério sagrado ser a tua
gloria; mas estremeca! Vocé é encarregado pela harmonia da natureza, pelo
repouso das almas de seus semelhantes e pelas inefaveis alegrias Daquele
que E, e cujo nome é SEMPRE.

E verdade que a oracido do homem ndo é menos necessaria para a felicidade
das criaturas do que o movimento é necessario para a existéncia do universo.
Contudo, esta oraciao possui dois momentos: um deve ser empregado em



atingir nossos postos, o outro em cumprir seus deveres: nenhum deles deve
conhecer um s6 momento de suspensédo.

O Homem nao deve repousar mais do que o Proprio Deus. O repouso do
Homem se torna até mesmo uma oracdo, quando tem o cuidado de orar
virtualmente antes de repousar. A acdao de Deus e a agao do Homem, estao
unidas e devem sempre ser simultanea. O Homem é espirito, Deus é espirito;
O Homem tem o poder de dizer a Deus: NOs dois somos espirito: permita que
nossa acao seja coordenada! O Homem pode, sob os olhos de Deus, influir na
oscilacao do péndulo que regula os movimentos das diferentes regioes do ser;
ele é designado a dirigi-lo.

Faca tudo de acordo com Deus; subjugue toda faculdade numa oracao
incessante

Que o homem descubra aqui que pode se permitir a tudo desde que esteja em
conformidade com Deus. Jacob Boehme disse que mesmo o desejo era um
pecado. Se um desejo nao compartilhado por Deus é um pecado, um
pensamento que nao é de Deus é uma armadilha, um projeto que ndao vem de
Deus, é uma usurpacdo de Seus direitos; uma acdo que nao é de Deus, é um
roubo cometido sobre Sua atividade universal; um Gnico movimento que ndo é
de Deus é um crime de ambigdo impensada.

Antes de tudo, o Homem deve dizer a todas as suas faculdades, propriedades
e formas: "Eu, na qualidade de Pai e chefe da familia, ordeno a cada uma que
cumpra sua fungdo em mim, para que quando a Ordem Universal vier, me
encontre pronto. N3ao deixe, nem por um instante, de contribuir com sua
vigilancia e atividade, a fim de manter a ordem em mim; use seus poderes
constantemente nesta obra especial; vocés sao criaturas de acao; quanto a
mim, devo unicamente empregar a vontade, pois sou a imagem de meu
Principio".

Oh, Homem! sua degradacdo nao te dispensa até mesmo da perpetuidade da
oracdao. Em primeiro lugar, suas maos deveriam estar perpetuamente
erguidas ao céu. O decreto Divino te condenou a abaixa-las a fim de trabalhar
a terra e dali tirar o seu sustento; contudo, enquanto estiver empregado nesta
tarefa dolorosa, o homem ainda deve levantar as maos de sua alma em
direcdao a Fonte de Luz; apenas as tuas mdos corporais estdao condenadas ao
trabalho terrestre. Acima de tudo, cuidado para ndo usa-las numa injustica. O
homem da torrente ndo s6 ndo levanta suas mdos ao céu; ndo s6 nao as
abaixam a terra a fim de cumprir sua sentenca; mas também rouba, foge
desta sentenca e através deste crime social, viola de uma s6 vez, as leis do
céu, da terra e aquelas da irmandade ou da familia.

Oh! que injuria a cobica ndo cometeu e ainda comete ao céu, ao homem e a
terra! Ao céu porque destroe toda confianca no Principio Supremo, o nico
Poderoso de quem se pode esperar riquezas vivas, ao invés dos mortos e
desvirtuosos tesouros que o homem rouba e acumula com tanto cuidado; ao
Homem, porque além de destruir sua confianca em seu Principio, o priva do
empenho e da atividade de realizar sua grande sentenca que condenou toda a
humanidade ao suor de sua fronte; a terra, porque pela cobica se vé privada
do cultivo.



O julgamento das palavras dos homens

Se a fala foi dada ao Homem com os mais sublimes objetivos, qual sera, um
dia, o destino de sua palavra, tendo em vista os abusos que comete
diariamente?

Toda palavra que ndo tem contribuido para a evolugdo universal tera que ser
reformulada.

Toda palavra que tem se prestado a aumentar a desordem sera destituida.

Toda palavra que tem sido usada por escarnio e blasfémia sera lancada num
poco corrosivo, onde se tornara ainda mais venenosa e corrupta.

O Verbo Eterno tera que ser novamente emitido e levar de volta ao seu seio
todas as falsas, vas e infectadas palavras do homem, fazendo com que
passem através do fogo de seu inefavel julgamento; o Verbo ira reformular
aquelas que ainda sdo possiveis, colocar aparte aquelas contaminadas e
lancar ao poco corrosivo aquelas que ja se encontrem completamente
infectadas.

Os sofrimentos do homem de desejo, devido aos abusos da fala

"Senhor de todas as Coisas", exclama o homem de desejo, "que dor pode ser

comparada a minha, quando vejo que a palavra que tu tens oferecido ao
homem, torna-se um instrumento mortifero, apontado contra ti e teu Verbo?

"Oh! a dor é muito grande para mim! Nao suporto a prova que me é imposta;
ela excede a resisténcia da natureza! O que deve, ser entdao, a inexaurivel
infinidade de tua eterna alma Divina, oh! Supremo Poder, se a alma humana,
que é apenas o seu reflexo, pode sentir uma similitude de tais dores!"

"Porque tu expdoe a alma humana a tal sofrimento, pois assim ela mal pode
falar aos seus semelhantes sobre sua infeliz condicao? Ela é obrigada a ficar
quase que em siléncio com relacdo a suas doencas; a alma deve guardar sua
terrivel angustia para si, assim como tu guardastes em teu inefavel coracado a
angustia causada pelas falsas e duras palavras de toda humanidade”.

"Teu amor deve ser tomado a forga: nao te darei sossego até que tu restaure
o sopro a minha palavra, a fim de que possa gemer livremente pela
desarmonia da Natureza, pelas misérias do homem e pela angustia de tua
proépria alma Divina".

"Contudo, o Unico caminho verdadeiro para obter esta graca é trabalhar
incessantemente para restaurar em mim a harmonia que tu engendrastes e
mantinhas em todas as regioes. Sim! Devo trabalhar incessantemente para
tornar minha palavra o Deus de meu égo e de meu circulo, como tu és o Deus
do circulo infinito, como tu és, irei deixar de ser um estranho a ti; iremos nos
reconhecer um ao outro como espiritos; tu ndo teras mais medo de
aproximar-te de mim e manter um didlogo comigo.




"S6 entdo estarei vivo; s6 entdao minha palavra podera se fazer ouvida no
desertos do Espirito do Homem. Para fazer uso proprio e verdadeiro de minha
fala, nao devo pronunciar nenhuma palavra que nao crie aperfeicoamento ao
meu redor; nao pronunciar nenhuma palavra sendo aquelas que irao criar vida
e melhorias a minha volta; nao devo pronunciar nenhuma palavra que ndo
seja sugerida, proposta, comunicada, comandada".

A felicidade do homem, no tempo e na eternidade, depende do santo uso de
sua fala

Quao fecundo é o Autor Supremo da paz e da ordem, e quao inexaurivel em
sabedoria e tesouros de bondade! Ele fundou o ministério do homem e sua
felicidade na mesma base, e o designou a falar e agir, apenas para fazer o
bem, assim como Ele; o homem ndo pode fazer o bem sem que o Verbo o
torne feliz ou vivificado.

O homem esta destinado a desfrutar uma felicidade permanente como a Sua;
e para tanto bastaria que nunca se separasse do Verbo, e nunca
interrompesse sua correspondéncia com Ele. Porque Deus ndo faz nada além
do bem? Porque Ele ndao permite que nada proceda de Si senao o Verbo vivo.

Porque Ele é feliz sem interrupcdo? Porque Ele nunca deixa de ouvir falar e
sentir o Verbo da Vida. Porque Ele esta sempre sereno e em repouso? ou
porque Ele esta vivo? Porque Ele fala sempre, e o Verbo que pronuncia
internamente, em Seu proprio centro, nunca deixa de engendrar ali ordem e
paz, porque nunca deixa de engendrar a vida.

E vocé, oh Homem! destinado a ser a fala ou palavra ativa, de acordo com sua
proporgao, através da eternidade, assim como é Deus universalmente? Nao
demore nem mais um instante, trabalhe com toda sua forga a fim de tornar a
fala ou a palavra ativa, ainda neste mundo: isto nao deve lhe parecer
impossivel, mas considerado uma obrigacado; sera simplesmente recuperar o
que é privilégio seu, ja que és destinado a ser uma palavra ativa,
eternamente.

Sim, o homem que se une a sua Fonte, pode adquirir tal grau de atividade e
sabedoria, que cada sopro que provir de sua boca sera capaz de produzir e
espalhar uma influéncia gloriosa, a quintesséncia do balsamo universal da
purificagao.

O Homem é uma criatura indigna do nome, injusta ao mais alto nivel e um
criminoso assustador, quando permanece um so0 instante sem disseminar o
Verbo ativo e santo sobre a Natureza ou o Homem ou a Verdade, em afligao.

Ora! por que é possivel esta assustadora, infrutifera e cega perda de palavras,
da qual os homens sdo continuamente culpados? Os Salmos dizem, a boca é
um sepulcro aberto: o que, entao, dever ser esta regiao terrestre, que recebe
incessantemente, em seu seio as palavras mortas e cadavéricas que
procedem, sem parar, da boca do homem e flutuam na atmosfera? Que
temerosas trevas sao estas em que a familia humana quase inteira passa seus
dias de vida.



A eternidade esta num ponto do tempo: o presente

Dizem que o tempo é curto demais! Ora! se pegassem o problema e o
medissem iriam ver quao imensa é a sua extensdo; ficariam surpresos com a
abundancia de tempo que Deus nos tem ofertado tdo prodigamente! E tanto
que se pudéssemos fazer uso de uma infinitamente pequena parte do que nos
é dado, logo seriamos colocados acima do tempo. De fato, ndao ha um homem
que nao tenha tido, durante seu tempo de vida, um momento suficiente para
se aderir e abarcar a eternidade; pois ndao ha um ponto do tempo em que esta
eternidade, nao esteja contida em sua integralidade. Como podemos entao,
ser tdo ignorantes com relagcdo a vasta extensao do tempo, ja que o podemos
medir com a proépria eternidade, que é a sua escala: ao invés disto, o medimos
apenas pelos resultados parciais do proprio tempo, que sdao sempre variaveis,
indefinidos, corrosivos ou vagos!

Desta forma, tudo o que percebemos é o seu vazio e temos a sensacao de que
é tao curto e estéril. Ah! Se pudéssemos sentir do que ele é cheio, quao vasto
e fértil nos pareceria! A universalidade das coisas € uma grande balanca; a
eternidade é seu vértice e regulador o tempo, seus dois pratos. A eternidade,
o pivo do tempo: ela estd somente neste ponto universal fixo em que o tempo
se move e repousa.

Por outro lado, dizem que o tempo é muito longo e lutam para encurta-lo:
fazem isto, ndo extraindo o que ha nele, mas permitindo que corra sem que os
preencha com a vida que contém; quando o tempo passa, pensam ter atingido
seu objetivo, enquanto que apenas se esgotaram com projetos inocuos e
ocupacoes fateis, para nao dizer com sua cobica criminosa, tao ultrajante ao
Principio do homem.

Como o presente esta perdido no passado e o futuro é incerto!

De fato, os homens ndao sabem como fixar o presente, pois este ndo esta mais
perto deles; o presente sempre espera que encontrem o que desejam aqui e
agora; eles se apoderam avidamente de tudo o que é apresentado
diariamente a seus olhos nas ordens terrestre, politica, cientifica ou
meramente social, que estdo repletas de ocorréncias pueris, como
testemunhamos. Isto é o que faz a multiddo buscar espetaculos de todos os
tipos, desde o teatro aos menores incidentes em nossas ruas e as conversas
superficiais da frivola sociedade.

Mas, ao invés de fixar o presente agindo desta forma, toda esta incessante
curiosidade junta é transportada ao passado. Como s6 acumulam coisas do
tempo, tudo isto se transforma em coisas do passado; o nico uso que fazem
destes fatos é relata-los posteriormente, motivo pelo qual ha tantos
narradores no mundo. Se os homens se ocupassem com o real presente, que
nao esta no tempo, voltariam seus olhos ao futuro e ao invés de serem meros
narradores, talvez poderiam se transformar em profetas.

Uma eternidade ternaria

Os homens nem sonham haver trés eternidades - a sofredora, a militante e a
triunfante; expressdes que tem sido aplicada a Igreja externa, através da



transposicao. Contudo, estas trés eternidades podem se fazer uma para o
homem e acompanha-lo a cada passo.

Acontece que, se a eternidade ternaria acompanha o homem a cada passo, e o
homem é a imagem de Deus, este homem ndo cumpre sua obra, e nao
repousa, se nao participa, habitualmente, dos tesouros desta eternidade
ternaria; este tesouro existe para liberta-lo continuamente da morte, assim
como todas as criaturas. E somente este tipo de milagres que ele tem que
realizar no tempo: quando o tempo nao mais existir, ele pode se devotar de
outra forma, se é que adquiriu este privilégio, através de seu ardor e estudo
no cultivo dos milagres precedentes; este novo tipo de milagre sera
manifestar, eternamente, as maravilhas da vida.

O Homem é um foco do milagre perpétuo

Quando o homem de Deus instrui seus semelhantes nenhuma de suas
palavras deixa de ser confirmada por sinais vivos de sua eleicdo e da
presenca virtual do espirito da vida em si. Assim, este homem deve, por assim
dizer, nao ser nada menos do que um perpétuo e inexaurivel foco de milagres,
que procede incessantemente de todas as suas faculdades e O0rgdos; esta era
sua prioridade em seu primeiro estado, e tal serd seu destino final quando
estiver reintegrado na Fonte Universal, onde prodigios e milagres terdao meros
deleites a produzir e distribuir; ndo havera mais desordem ou iniqiiidade a ser
vista ou combatida.

Agora ndo precisamos mais perguntar, porque o homem deveria ser um
pequeno foco inexaurivel do milagre perpétuo: é porque a vida Divina deve
habitar perpetuamente nele, e abrir ali uma entrada para as obras a ele
confiadas; estas sdao tao inumeraveis, que todos os esforcos combinados, de
todos os homens, mal seria suficiente para realiza-las. A realidade é que
muito poucos conhecem o importante oficio do Espirito Santo, que os homens
deveriam realizar aqui embaixo!

Sim! a vida Divina busca continuamente arrombar as portas de nossas trevas
e nos adentrar com seus planos, para a restauracdo da Luz: ela vem até nés
tremendo, chorando e, por assim dizer, implorando para que nos juntemos a
ela nesta grande obra; a cada solicitacdo ela deposita um gérmen em nods, um
gérmen concentrado; é nosso dever desenvolvé-lo posteriormente. Ora, para
nos auxiliar neste empreendimento Divino, a vida Divina nao deposita
nenhum daqueles gérmens em nods, sem que, ao mesmo tempo, deposite um
extrato da substancia sacramental onde possa repousar nossa confianca, com
uma jubilosa convicgdo de que estes gérmens nao deixarao de crescer, se nos
aplicarmos, em espirito e em verdade, ao seu cultivo.

Estes sinais ndo tardariam a se revelar; se déssemos o devido valor a esta
substancia sacramental e se atribuissemos a esta vida Divina todo o ardor que
merece e exige de nos.

Ela faria com que todas as coisas se tornassem o centro e a palavra, como a
propria vida Divina; no entanto, busca continuamente fazer de nds o centro e
a palavra, universalmente, para que através de nés, todas as regioes possam
se tornar a mesma. Ela nunca chega até nés sem ter dissolvido algumas



porcoes das heterogéneas substancias, que sao opostas a nossa comunhao
livre e universal.

O Universo é um obstaculo para a oracdo; O homem precisa purifica-lo

Esta é nossa condicao terrestre, oh Homem! este é o mundo, um obstaculo
contra a manifestacao destes gloriosos sinais, deste testemunho solene; a
condicao terrestre é um obstaculo para a oracao; Isaias estava certo em pedir
ao mundo para escuta-lo, pois o universo faz barulho demais e o Verbo ndo
pode ser ouvido.

Seja ardoso, tenha uma faria santa; tome o senso de purificagcdo, va e
disperse as nuvens que te circundam; va e dissolva as substancias coaguladas
que causam a opacidade deste universo e formam os obstaculos para a sua
oracao, impedindo-o de penetrar o santuario Divino, afim de forcar o Regente
Supremo a sair de Sua propria admiracdo e auxiliar as regides.

Tome a tocha viva que, podendo produzir todas as coisas, é capaz de tudo
consumir; va e ponha fogo naquelas esséncias corruptas do universo que o
transformam num obstaculo a oracdao. Nao és tu, oh Homem, a causa pela
qual estas esséncias corruptas estao tao acumuladas a ponto de pesarem
tanto sobre ti? Portanto nao cabe a ti auxiliar em sua purificacao?

O que devo dizer? Ndo és tu quem deve fazé-lo? Nao és tu, a causa destas
substancias terem se espargido diante de ti como um fantasma, escondendo o
templo de oracdo da tua vista? Ndo cabe a ti, portanto, reduzi-las ao po6 e
disperca-las até os ultimos tracos?

Que gléria, que consolo sera o seu, oh! Homem de desejo, se, por suas
lagrimas e esforcgos, for capaz de contribuir para esta grande vitdria e assim
garantir o repouso da alma humana e do Verbo! Todos que, como tu, tem
cooperado nestes trabalhos sublimes, irdo, algum dia, ser posicionados, como
notaveis e terriveis espadas no arsenal do Senhor; serdo pendurados para
sempre nos arcos eternos de Seu templo; e sobre cada uma destas laminas
sera escrito um nome imortal, proclamando seus servicos e triunfos através
da eternidade.

A oracao deve produzir tudo, pois a obra esta com ela

Este entdo, é o caminho que te conduzira a morada da oracdo, que o investira
destes poderes. Comece por expelir do universo o inimigo que procura
unicamente corrompé-lo, assim como um prisioneiro busca surpreender e se
esconder de seu carcereiro. Havera entdo, um grande obstaculo a menos
opondo-se a sua oracdao; o universo se revelara a ti em suas simples
proporcoes, embora terrivelmente enfraquecido.

O que teras que combater a seguir? Sera aquela pungente fermentacao que
mantém as bases fundamentais da natureza neste estado de violéncia e
confusao. Trabalhe para conter e deter esta fermentacdo; e o espirito do
universo, liberado deste assustador impedimento, ficara mais acessivel aos
seus esforcos; tens também este espirito do universo para atenuar e



subjugar: um operario cego diante do bem e do mal nao esta nas mesmas
condigoes?

Quando tiver atenuado e subjugado este espirito do universo, chegaras
aquela natureza eterna que ndo conhece o bem e o mal e nem a pungente
fermentacao; ainda menor sera a perseguicao do inimigo; adentre a clausura
desta Natureza eterna, encontraras ali, seu lugar de repouso e o altar sob o
qual deve depositar suas oferendas; a Natureza Eterna é habitada pelo
Espirito Puro, pela Inteligéncia, pelo Amor, pelo Verbo e pela Majestade
Sagrada; a partir de entdo iras perceber o que é uma oracdo: é so6 destas
fontes Divinas que ela pode vir, fluindo de tal forma em teu seio, que tu
poderas espalha-la sobre o mundo.

Esta é a obra que cada individuo da espécie humana é encarregado a realizar
em si proprio; esta é a Obra que a Sabedoria Suprema luta por completar
universalmente; os operarios do Senhor em verdade e justica sao chamados a
juntar-se a este imenso empreendimento. Trabalhe, oh operario do Senhor;
ndo relaxe em seus esforgos, nesta magnifica realizacdo; gloriosas
recompensas te aguardam.

O universo se desintegra afinal! Queima! Esta prestes a ser demolido em suas
proprias bases, e dissolvido! Tu escutas a santa e eterna oracdao ascendendo
através das ruinas do mundo? Como comprime suas barreiras; qudo
penetrantes sdao seus melancélicos e murmurantes sons!

Oh, Homem, ore entdo, e iras escutar a oracao eterna acompanhada de sons
de jubilo e consolo.

Deixe as sagradas regioes se regozijarem; observe! as harpas puras se
adiantam, os canticos sagrados estdao prontos; regozije-se, pois os hinos
Divinos estdo por comecar; regozijese, ha tanto tempo ndo sao ouvidos! O
cantor escolhido esta restaurado afinal; o homem esta prestes a cantar as
cancoes de jubilo; nao ha mais obstaculos que o impeca; ele dissolveu,
demoliu e queimou tudo o que obstruia sua oracdo! Bendito seja o Deus da
Paz, para todo o sempre. Amém!

Nao tenha medo: apenas acredite

Como é encorajador estes quadros que o homem de desejo tem contemplado;
quadros que te chamam a nada menos do que te aproximar do santuario
Divino e implorar a propria Sabedoria Eterna que saia de seu estado de
repouso e de sua propria contemplacdo, afim de olhar e consolar tudo o que
sofre. Ouco este homem de desejo, restrito por sua propria humilhagao, dizer

a si mesmo, internamente:

"Oh, Altissimo Criador Eterno de todas as coisas, cabe a tua criatura,
paralisada e desfigurada pelo crime universal, ousar a estimular o Principio
generativo da ordem e da harmonia? E para coisa alguma que iremos evocar o
Ser dos seres fora de Sua prépria contemplacdo? E para a morte que iremos
despertar a Vida? Nao! Nao serei tao audacioso!"



Contudo, o vejo perseguido pelo sentimento de grandiosidade do mal, pelas
dores de tudo o que sofre e pela imperiosa falta de justica. O vejo entao
reviver sua coragem; o vejo entao confiar novamente no Verbo que prometera
lhe proporcionar todas as coisas, fortalecido ele poderia pedir em Seu nome.
O vejo abordar os portais Divinos e ouco oferecer estas humildes suplicas:

"Oh, Altissimo e Criador Eterno de todas as coisas, se Ele a quem chamo de
Eleito de Seu proprio Amor tivesse olhado para mim com olhos de compaixao,
se dignado a fazer Sua morada em mim, com certeza recorreria a Ele, afim de
que me guiasse e me sustentasse em meu empreendimento santo; a Ele
remeteria todos os direitos que Tu, em Tua inexaurivel magnificéncia, tem me
dado como homem; teria entdo a certeza de que ndo ha profundezas em ti que
eu nao possa alcancar; nenhuma Luz em ti que eu nao possa ascender;
nenhum sentimento de amor ou beneficéncia em ti que eu nao possa fazer
germinar, ja que este Eleito ndo é sendo um contigo, tu e Ele estao ligados por
uma alianca eterna e indissoliavel.

"Oh, Altissimo e Criador Eterno de todas as coisas, em nome deste Eleito de
Seu proéoprio Amor, ouso me apresentar diante de ti; Ele me ensinou a
conhecé-lo, ele que tu enviastes; me ensinou a conhecer a ti que O enviou; em
Seu nome irei solicitar teu amor e ardor beneficentes, por tudo o que ¢, e que
fora banido da ordem e da harmonia. Através Dele procuro interromper o
éxtase de paz e a admiracao intima e inefavel de teu proprio Ser que tu
produzes continuamente; através Dele devo orar a ti afim de que suspendas
os deleites de tua propria contemplagdo.

"Em Seu nome, irei implorar a ti a trocar aqueles dias de alegrias por dias de
tristezas, a fim de permitir que a radiante passagem de tua gloria seja
coberta de lamentacdes, que venha e mergulhe teu olhar repleto de fogo, num
clima arido e frio; na regido da morte, penetre Tua fonte de Amor que porta
consigo eternamente a Fonte de Vida universal.

"O que pode ser mais urgente do que os motivos que me impelem a clamar
Tua atencao? A questdo é, sera que Tu virdas em auxilio da natureza, do
homem e do Verbo?".

Quem ira me auxiliar aqui, a burilar profundamente a figura que o homem de
desejo deve se tornar, afim de ser capaz de despertar a Majestade Suprema
fora da intoxicacdo Divina que Sua proépria grandiosidade e o brilho de Suas
proprias maravilhas, produzem continuamente? Ele que participa desta
intoxicacdo Divina e que esta sentado no meio daquelas maravilhas eternas.

Os impulsos de nossa vontade siao dados para evitar a abordagem do inimigo.

Os principios de nossa vida elementar sdao dados, ndao s6 para mantermos
nossos postos, mas também para efetuar uma abertura nas defesas da
muralha e abrir o caminho para atacarmos o inimigo em sua fortaleza.

Os poderes ativos da Natureza sdo colocados a nossa disposicdo, para
consolidar nossa forgca e renovar continuamente nossos meios de luta contra
o inimigo quando a abertura é realizada.



As virtudes poderosas dos homens de Deus de todas as épocas nos sdo
oferecidas para nos fortalecer e apoiar, afim de que nossa propria virtude
espiritual possa tomar coragem e confianca na luta, assim como nos instruir
nas maravilhas e grandezas que enchem o reino de Deus, que comegcam a
conhecer, mesmo enquanto estao em seus corpos terrestres.

O virtual apoio sagrado do Redentor nos é garantido e revive em nos todas as
regioes e poderes anteriores, sobre a qual Ele esta sentado e aos quais Ele
comunica Sua vida universal.

N3o perca um s0 momento, oh alma humana, em reviver em ti todas estas
proporcoes, se permitistes que morressem. Faca estes poderes, cada um em
sua classe, evoluirem sempre, sem olhar para a méo direita ou esquerda; este
é o caminho da justica.

Faca os poderes harmonicos da Natureza abrirem um caminho para as
virtudes vivificantes dos homens de Deus de todas as épocas, nos quais
manifestaram ou ao menos proclamaram, as maravilhas do reino da Vida.

Faca as virtudes vivificantes dos homens de Deus, de todas as épocas,
abrirem um caminho livre para a voz soberana e regente do Divino Chefe e
Redentor, que rege no céu, na terra e nos infernos; pois tu és um membro
morto, e logo sera mortifero, se Ele deixar, por um unico instante, de
comunicar Suas ordens efetivamente, através de Seu Verbo, para todo o seu
ser.

Oh! homem de desejo, seja agil, santificado e harmonizado em todo o seu ser;
universalmente, iras, em sua unidade parcial, ser uma imagem da Unidade
Universal; entdo, através da analogia santa que existira entre o Regente
supremo e tu, sua alma entrara naturalmente no santuario deste Deus
Supremo; e quando Ele ver que tua alma adentra este santuario, ndo podera
deixar de recebé-la, e beber do amor por sua beleza; pois tu seras, da mesma
forma, uma de Suas maravilhas.

Porém, nao deixe seu coracdo esquecer seu proposito: teras ascendido ao
trono da Divina Majestade apenas para trazé-la, de certa forma, fora da exata
intoxicacdo a qual contribuiu para proporcionar com a tua presenca!

Deixe que um sinal ainda seja ouvido no meio de seu triunfo. Conclusao

Busque, entdo, este momento feliz, quando tudo sera Divino, tanto para ti
como para tudo a sua volta; faca com que um sinal seja ouvido no meio deste
circuito de felicidade e jubilo. A este sinal, o Regente Supremo ira voltar Seus
olhos a ti, com interesse. Quando Deus olha para uma alma, é para ver em sua
profundidade e convida-la a expressar tudo o que sente através de uma tenra
providéncia. Aproxima-te, entdo, ainda mais perto Dele, neste momento e
diga:

"Senhor, trago apenas lamentos ao meio de teus deleites celestiais; minha
voz s6 pode emitir prantos de dor, no seio da alegria Divina. Permita, Senhor,
suspender teu éxtase e jubilos, para ouvir as causas de meus sofrimentos!"



"As riquezas que tens depositado na Natureza sao desperdicadas pelo
Homem, que tu colocastes no mundo afim de que desenvolvesse estas
maravilhas aos olhos da compreensdo humana; através da negligéncia deste
administrador descuidado e descrente, tuas riquezas tornaram-se presas do
inimigo, que as dissipou, ou entdo as envenenou com seu veneno COrrosivo;
desta forma o homem nao mais pode se aproximar de tuas maravilhas sem o
perigo de infecdao por parte dos vapores pestilentos do inimigo".

"Os rios do universo, ao invés de circularem livremente; e disseminarem em
todos os cantos, suas aguas fertilizantes, estdo transformados em massas
congeladas”.

"Aquelas producdoes magnificentes que tu criastes como inumeros
instrumentos para transmitir os sons da pura harmonia a nds, estio em
siléncio, porque o ar e o espirito deixaram de penetra-las. Roucos e repulsivos
sons, que criam o medo onde quer que sejam ouvidos, é tudo o que compode o
concerto da Natureza agora. O Homem a chama em vao, e exige que
demonstre Tua gléria, ao manifestar as maravilhas que depositastes em seu
seio; ela nada responde; Tuas maravilhas permanecem ocultas, como numa
caverna impenetravel; e Tuas promessas ndo mais sdo ouvidas pelo homem".

"Se eu falar a ti sobre as doencas da familia humana, minhas lamentacdes
serao aumentadas ainda mais. O seu Homem, a bem amada e radiante
imagem de teu proprio esplendor, permitiu que todas suas cores se
ofuscassem. Ele ndo s6 esqueceu de seus titulos originais, mas tém até agora
se afastado de seu destino primitivo; ao invés de manifestar a ti, como era o
propésito e privilégio de sua natureza constituinte essencial fazer, ele esta
armado contra ti; ele ndo mais é considerado vivo, por aqueles que se dizem
soberanos nos dominios do pensamento, exceto quando notam que toma
posicoes entre teus adversarios, e serve neste exército".

"Se ndo vém este sinal no homem, de acordo com estes mestres imperiosos, é
considerado

morto: consideram este o Unico sinal pelo qual pode ser reconhecido e
admitido como verdadeiro homem; sem ele irdo olha-lo como um aborto, cuja
existéncia certamente ndo possuem".

"A boca do homem, que deveria proclamar Tua gloria, pronunciar Tuas
maravilhas em todo lugar, € agora um sepulcro aberto, como teu Verbo
expressou; mas a propria morte se tornou viva nos homens. Nao sao mais
ossos de homens mortos em sepulcros imaculados; os ossos sdao ativos, e
sairam de suas tumbas, com toda sua corrupcdo, espalhando infecao; pois,
energizando-se no centro da iniquidade, fizeram com que a prépria corrupgao
adquirisse movimento neles".

"As almas humanas se tornaram corpos andantes, buscando liberdade por
toda a terra, com seu halito pestilento, fazendo com que todo ser que tenha
uma idéia da vida fuja de sua presenca".

"Sim: deixe agora que o homem de desejo busque a ti nos coracoes de seus
semelhantes; deixe que olhe naquele espelho Unico, em que Tuas feigcoes



podem ser vistas, por toda terra, ele nao ira reconhecer sequer um tracgo; ira
se afastar cheio de aflicdo, quando descobrir que nao sabe mais onde
procurar pelo templo de seu Deus: e tu, oh! Autor Soberano de todos os seres,
a menos que expresse algum novo sinal de teu amor e teu poder, logo nao
teras mais uma testemunha sequer no mundo”.

"Se estes quadros ndo sdo suficientes para despertar gloria, irei falar a ti
sobre Ele em quem a amplitude de Tua Divindade habita, em quem tens
depositado Teu proprio coracao, por assim dizer, afim de que Ele possa vir ao
mundo, transmitir e distribuir este amor a esta mesma familia que se
encontrava tao longe de Ti".

"Ao invés de receber sua porcao desta graca inefavel, esta luz inextinguivel, o
ultimo raio que teria revivido todo o seu ser, os homens tentam proscrever
este balsamo sagrado e fazé-lo parecer um veneno".

"O ultimo corrupto entre eles mantém este Ser Divino em temerosas agonias,
oferecendo refiigio algum dentre eles; permitindo que vagueie por ai, exposto
a todas as incleméncias do ar corrosivo de sua morada de falsidade e as
agudas flechas de todos os operarios da iniquidade. Outros, infinitamente
mais fracos, tentam penetrar este coracao, esperando assim aniquilar Sua
propria existéncia".

"Oh! Deus Altissimo, em nome das maravilhas eternas que tens semeado na
Natureza perecivel; em nome da felicidade dons homens em quem Te
dignastes a gravar Tua imagem; pelo teu amor e por tua gloria, volte tua
atencao, por um instante, do esplendor que enche sua morada celeste e
dirige-a as tuas criacoes".

"Venha e faca com que a Natureza recupere seus ornamentos; venha e
arranque a alma humana de sua morte, evitando que se envenene".

"Deus! venha em auxilio de Teu proprio coracdao, Teu préprio Verbo, e tenha
piedade de ti. proprio, salve o homem de um Deicidio; pois este que querem
perpetrar é mil vezes mais criminoso do que aquele que os judeus
perpetraram no corpo material de Teu Cristo".

"No tempo de Moisés, vistes as aflicoes de Teu povo e viestes liberta-lo das
maos do egipcios; olhe agora para as aflicoes de toda a Natureza, de toda a
familia humana e Daquele que enviastes ao mundo para proclamar as boas
novas e o reino do jubilo; tu ndo iras deixar de vir e fazer, para o alivio de
tanto sofrimento, o que fizeste para uma Gnica nacao".

"Desde que tu permitiste que minha alma penetrasse no Teu santuario e
depositasse ali os lamentos do mundo, as fraquezas do Homem e as angustias
de Teu Divino Messias, esta assegurado nao s6 o desejo de fixar Tua atencgdo
neste abismo de desolacdo; ha, sem diavidas, muitos outros pontos a cumprir
Tuas ordens soberanas e se devotarem a administracao de Teus dons, e voar
onde quer que Tu os chamem, para uma obra tao vasta e tdo urgente".



"Se desconfiarem de sua propria forca e da realidade de seu chamado, Tu iras
dizer a eles o que dissestes a Moisés: "Eu estarei contigo; e este sera o sinal
de que eu te enviei".

"Entao, oh homem de desejo, espere em paz pelos frutos de tua oracao: logo
sentiras o coracao de Deus penetrar todas as tuas esséncias e preenché-las
com Seus sofrimentos; e quando se sentires crucificado nas mesmas agonias
deste Divino Coracgdo, voltaras no tempo, para cumprir, de acordo com tuas
proporgoes e sua missdo, o Ministério Espiritual do Homem".

fim



